
  1 

Confiando en los tiempos de Dios 
Encontrando significado debajo del sol, parte 9 

Eclesiastés 3:1-8

Introducción 
Hace unos meses me enviaron la copia de un poema que 
guardé en mis archivos. Al poeta le llamó la atención el 
hecho, de que en una lápida se escribe el año de 
nacimiento de la persona y a continuación el año de su 
muerte apenas separados por un pequeño guion, un 
guion que representa una vida entera.  

El poema dice: 

Leí de un hombre que para hablar se levantó,  
En el funeral de su amigo, y su voz resonó. 
Habló de las fechas en su lápida escrita, 

Marcando el principio y el final de su vida. 

Notó primero la fecha de nacimiento,  
Luego la siguiente con gran lamento. 

Lo esencial, afirmó emocionado,  
Era el guion, que las había separado. 

Representaba, el guion, cada momento,  
Que su amigo vivió hasta su último aliento.  

Los que más le amaban entendían,  
El valor de esa línea que allí se tenía. 

No importaba la riqueza, autos, casa,  
Ni el dinero que en vida amasaba.  

Lo más importante fue cómo vivió su vida,  
y como gastó su guion cada día.i 

Ese es un pensamiento bastante profundo. Si vamos al 
libro del Eclesiastés, encontrará que Salomón también 
escribió un poema sobre la vida. Describe en términos 
generales todo lo que puede suceder en el espacio de ese 
pequeño guion que representa su vida y la mía. En el 
capítulo 3:1, encontramos el poema más famoso del 
mundo sobre el tema del tiempo de vida de una persona.ii 

 “Todo tiene su tiempo, y todo lo que se quiere 
debajo del cielo tiene su hora” (Eclesiastés 3:1). 

Al escuchar las primeras palabras de este poema, no 
muchos piensan en Salomón sino en algún conocido que 
le dijo algo similar. La frase y el pensamiento ha llegado 
a ser famoso, y muchos creen que es solo un sabio refrán. 
Pocos, sin embargo, lo han leído directamente del libro 
de Eclesiastés y en su contexto. 

Todo sobre el tiempo 
Salomón está obviamente enfocado en el tema del 
tiempo. La palabra tiempo aparecerá 28 veces en el 
poema, y una vez más una en su introducción en el 
versículo 1. 

El poema se compone de catorce pares de opuestos. Este 
recurso poético se llama merismo, donde cada frase 
incluye polos opuestos: nacer y morir, llorar y reír, 
plantar y arrancar.iii Y la idea es aludir a la totalidad de 
la vida: el nacimiento y la muerte, plantar y segar y todo 
lo que ocurre entre medio. 

Pero la meta final de Salomón no es ser pesimista. Él 
escribirá en el versículo 11, que Dios está a cargo de 
cada etapa: “Todo lo hizo hermoso en su tiempo...” 
(Eclesiastés 3:11). Podría traducir la palabra hermoso, 
como apropiado o adecuado. Él lo ha hecho todo acorde 
a su tiempo. Todo encaja en su hermoso diseño final.iv 
Tal vez no sea conveniente en el momento; pero es lo 
adecuado, es justo lo indicado para ese momento según 
Sus divinos propósitos. 

También puede observar que Salomón escribe en el 
versículo 1, que hay un tiempo para cada asunto debajo 
del cielo en lugar de escribir debajo del sol. Esta frase es 
más positiva y, de hecho, Salomón escribirá en el 



 
 
 

  
 
 

2 

capítulo 5:2 que Dios está en el cielo. Es como si 
Salomón nos hiciera saber desde un principio, que todo 
lo que sucede en este universo de tiempo limitado – 
incluyendo su vida – está bajo la autoridad y el plan de 
Dios que gobierna desde el Cielo. Así que el título de 
este poema podría ser: "Dios ha diseñado su guion". Lo 
bueno, lo malo, lo triste y lo feo – la totalidad de su vida 
está bajo el perfecto control de Dios. Esto incluye su 
primer aliento de vida y el último. Así es, de hecho, 
como Salomón comienza su poema. Fíjese en el 
versículo 2: 

“Tiempo de nacer, y tiempo de morir...” 
(Eclesiastés 3:2). 

Estos son los extremos de su vida.v Su certificado de 
nacimiento y su certificado de defunción. Usted sabe el 
día en que nace, y si tiene hijas, van a celebrarle ese día 
durante todo un mes. Pero, no sabe exactamente cuándo 
va a morir. Pero Dios sí lo sabe. Él ya ha determinado la 
duración de su vida. Y por eso el salmista deja en claro, 
que deberíamos contar nuestros días – estar atentos al 
paso del tiempo – para presentarnos a Dios con un 
corazón sabio (Salmo 90:12). 

El otro día vi un anuncio publicitario de un reloj, en el 
que uno puede fijar una fecha y hora en el futuro, y luego 
comienza una cuenta regresiva. Se puede programar una 
"fecha prevista" para su muerte, el tiempo que cree o 
espera vivir o tal vez la fecha de su jubilación; luego 
simplemente comienza a contar los segundos, minutos, 
horas e incluso los días que le quedan hasta la fecha. 

Hace un par de semanas me compré uno de estos relojes 
para ayudarme contar mis días. Era bastante barato. Lo 
recibí por correo la semana pasada. Seguí las 
instrucciones y luego puse la fecha prevista o el tiempo 
que esperaba vivir. Presioné el botón para iniciar y 
comenzó a parpadear la palabra "Error". No sabía si esto 
era una señal de Dios. Puede que haya extendido 
demasiado la fecha objetivo. 

Salomón no sólo nos está recordando que la muerte es 
una cita fechada por Dios, en realidad nos recuerda la 
asombrosa verdad de que nosotros ni siquiera elegimos 
la fecha cuando nacimos – el momento en que dio su 
primer respiro y soltó su primer grito de llanto por 
haberlo sacado de su cómodo y calentito hogar en el 
vientre de su madre. No tuvo nada que ver en eso. De 
hecho, la fecundación del óvulo que se convirtió en usted 
no es producto de alguna decisión que usted haya 

tomado – y hasta cierto punto, ni siquiera fue la de sus 
padres quienes están a merced de los tiempos de Dios. 

Piense en esto – Salomón enfatiza aquí el hecho de que 
usted está vivo por la eterna determinación, plan y 
diseño de Dios; lo que significa que usted no es un error, 
no es un experimento médico, no es un producto de la 
suerte o una serie de eventos afortunados, no es un 
accidente, una ocurrencia de última hora o un acto del 
destino. El hecho de que usted esté vivo es una prueba 
de que usted es parte del eterno, impresionante y 
hermoso plan de Dios para los siglos venideros – y esto 
es sólo el comienzo. 

Escuche esto, usted está vivo hoy porque Dios eligió que 
estuviera vivo. En esta generación. Aquí es donde usted 
encaja. Dios considera que su vida es hermosa – 
apropiada – perfectamente ajustada a Su gran plan. Y los 
planes que Él tiene para usted sólo van a mejorar. 

Ahora, entre su nacimiento y muerte, habrá muchas 
experiencias o temporadas diferentes y Salomón las 
presenta en este poema. 

Observe el siguiente par de opuestos en la última parte 
del versículo 2: 

“…tiempo de plantar, y tiempo de arrancar lo 
plantado” (Eclesiastés 3:2b). 

Hay temporadas para plantar, temporadas de cosecha, y 
aprendemos a ajustarnos al diseño de Dios en la 
naturaleza.  

Un autor sugirió que necesitamos aprender a ajustarnos 
a las etapas y temporadas que Dios ha diseñado en 
nuestra propia vida; mientras Dios planta en nosotros 
lecciones de fe de las que Él quiere ver fruto.vi 

Ahora, en el versículo 3, el primer par de opuestos es: 

Tiempo de matar y tiempo de curar (Eclesiastés 
3:3). 

La palabra matar, no es la típica palabra para el asesinato 
que está prohibido – como en los 10 mandamientos: no 
matarás. La palabra que Salomón usa aquí hace 
referencia a la pena capital o a la defensa propia. Es 
decir, hay momentos en los que hay que aplicar la pena 
máxima, o salir a la guerra, protegerse, etc. Y hay 
momentos también en que hay que ayudar a sanar, 
reparar daños. 

Salomón continúa en el versículo 3: 



 
 
 

  
 
 

3 

“…tiempo de destruir, y tiempo de edificar” 
(Eclesiastés 3:3). 

Hay temporadas en las que se derriban edificios y se 
construyen otros nuevos. Llegan los equipos de 
demolición para derribar todo y luego los de 
construcción para levantar otro edificio. Eso es parte de 
la vida. 

En el versículo 4, Salomón escribe: 

“tiempo de llorar, y tiempo de reír...” (Eclesiastés 
3:4). 

Ojalá que los tiempos de llanto sean superados en 
número por los que reímos; pero Salomón sólo dice que 
experimentaremos ambos. Hay un tiempo para llorar, 
tiempo en el que las lágrimas fluyen libremente.vii 

Hay momentos en que está bien llorar como cuando 
Jesús lloró frente a la tumba de Lázaro (Juan 11:35); o 
como cuando Job sufrió la pérdida de sus hijos y su 
salud; leemos que derramó sus lágrimas delante de Dios 
(Job 16:20). 

Salomón está diciendo que el llanto es tan legítimo como 
la risa y una persona sabia no evade ninguno de los 
dos.viii 

De la misma manera, el último par de opuestos en 
versículo 4 dice: 

Tiempo de endechar y tiempo de bailar (Eclesiastés 
3:4). 

¿Cuántos cristianos animan a otros a que no lloren más 
cuando sufren alguna pérdida? Como si llorar por la 
pérdida de un ser querido, de un sueño, de una relación, 
un plan o una esperanza no fuera una respuesta 
apropiada; como si lamentarse implicara falta de fe o 
algo pecaminoso incluso. Según Salomón, hay 
temporadas en las que el duelo y el luto es la manera más 
correcta – la forma diseñada por Dios para responder a 
la situación. 

Luego fíjese como Salomón pasa a mencionar la 
experiencia opuesta en la vida, y dice aquí que hay 
momentos para endechar y momentos para bailar.  
Evidentemente, no era bautista. 

Salomón imagina todo el abanico de emociones, desde 
bailar por las buenas noticias que alguien le acaba de dar, 
hasta llorar por las trágicas noticias que acaba de recibir. 
Este es el amplio espectro de emociones dadas por Dios. 

En el versículo 5, Salomón escribe que hay: 

“tiempo de esparcir piedras, y tiempo de juntar 
piedras;” (Eclesiastés 3:5). 

En los tiempos de Salomón, los ejércitos solían cubrir 
los campos del pueblo enemigo con piedras para 
arruinarlo – para que no produjera fruto (1 Reyes 3). 
Luego, esas piedras servían para construir cercas, torres 
de vigilancia, rediles, graneros, etc. 

Salomón escribe a continuación en el versículo 5, que 
hay: 

“…tiempo de abrazar, y tiempo de abstenerse de 
abrazar” (Eclesiastés 3:5). 

Es posible que esta frase haga referencia a la intimidad 
conyugal. Sin embargo, la gente del cercano oriente 
mostraba su afecto abiertamente al besarse en la mejilla 
o darse un abrazo cuando se encontraban y luego cuando 
se despedían. Salomón usa esta idea para decir que: "Hay 
un tiempo para decir hola y un tiempo para decir adiós".ix 

Todos conocemos la alegría de los momentos cuando 
saludamos a nuestros familiares y amigos – y podemos 
darles un gran abrazo… y el dolor de tener que 
despedirnos de nuevo. 

El versículo 6 continúa con el tema de que hay: 

“tiempo de buscar/ganar, y tiempo de perder” 
(Eclesiastés 3:6). 

La palabra traducida buscar conlleva la idea de ganar 
algo. Hay un tiempo para ganar y un tiempo para perder 
– y no está hablando simplemente de cuando juega a la 
pelota. La implicación es financiera. Hay temporadas 
prósperas, en las que logra ganancias y otras en las que 
puede perderlo todo. 

De nuevo, Dios es quien está en control de estas 
situaciones específicas en su vida, haciendo que todas 
las cosas obren para bien, para conformarlo cada vez 
más a la imagen y el carácter de Cristo (Romanos 8:28-
29). 

Continuando en el versículo 6 leemos que hay: 

“…tiempo de guardar, y tiempo de desechar” 
(Eclesiastés 3:6) 

Podría ponerlo de esta manera: hay un momento para 
guardar las cosas que se necesitan y hay otro momento 
para tirar o regalar las que no. En otras palabras y en 



 
 
 

  
 
 

4 

términos muy prácticos, hay tiempos para guardar y hay 
tiempos para hacer una venta de garaje. 

Salomón escribe ahora en el versículo 7, hay: 

Un tiempo para rasgar, y un tiempo para coser 
(Eclesiastés 3:7) 

En tiempos de Salomón, como leemos frecuentemente 
en las Escrituras, cuando alguien experimentaba dolor o 
tragedia se rasgaba las vestiduras, lo hacía desde el 
cuello de la camisa hasta el pecho dando a entender que 
su corazón estaba roto. Hay temporadas para lidiar con 
la tragedia, la dificultad y el dolor. 

Un autor sabiamente recomienda, que le pidamos a Dios 
sabiduría para saber atravesar estos tiempos y no 
quedarnos estancados. Hay momentos en que es 
apropiado rasgar las vestiduras, pero también es 
importante saber cuando es tiempo de sacar la aguja y el 
hilo y empezar a coser las cosas.x 

El versículo 7 continúa diciendo: 

“…tiempo de callar, y tiempo de hablar” 
(Eclesiastés 3:7). 

Esto no necesita explicación. Tenemos que ser prontos 
para oír y tardos para hablar (Santiago 1:19). Por una 
buena razón, Dios nos dio dos oídos y dos ojos, pero sólo 
una boca. 

Mi mamá solía citar el famoso dicho de Abraham 
Lincoln que decía: "A menudo me arrepiento de lo que 
digo, nunca de lo que callo". Ella me animó a 
memorizarlo. No sé por qué.  

Es importante reconocer los momentos en que debemos 
guardar silencio, y los que debemos hablar. 

Salomón escribe en el versículo 8, hay: 

“tiempo de amar, y tiempo de aborrecer...” 
(Eclesiastés 3:8). 

Es fácil entender la parte de amar, pero ¿qué se supone 
que debemos odiar?. El salmista escribió: Los que amáis 
a Jehová, aborreced el mal (Salmo 97:10). Salomón 
escribió: El temor de Jehová es aborrecer el mal 
(Proverbios 8:13). 

De hecho, Salomón escribe bajo la inspiración del 
Espíritu Santo esta revelación del carácter de Dios: 

Seis cosas aborrece Jehová, Y aun siete abomina 
su alma: Los ojos altivos, la lengua mentirosa, 
Las manos derramadoras de sangre inocente, El 
corazón que maquina pensamientos inicuos, Los 
pies presurosos para correr al mal, El testigo falso 
que habla mentiras, Y el que siembra discordia 
entre hermanos.  (Proverbios 6:16-19). 

Salomón nos recuerda básicamente, que debemos amar 
y aferrarnos a lo que Dios ama, y odiar y apartarnos de 
lo que Dios odia. 

Por último, Salomón termina su poema escribiendo en el 
versículo 8 que hay: 

“…tiempo de guerra, y tiempo de paz” (Eclesiastés 
3:8). 

Esta puede ser una respuesta nacional para defenderse 
quizás de otra nación, o un esfuerzo para eliminar la 
tiranía en el mundo o ir en ayuda de otra nación en aras 
de la justicia. Hay largas temporadas de guerra y de paz. 
Nuestro mundo es una mezcla de campos de batalla y 
tratados de paz.xi Y esto no va a cambiar hasta que Jesús 
cree un cielo nuevo y una tierra nueva; donde Él, el 
Príncipe de la Paz y sus seguidores redimidos nunca se 
distraigan ni se vean comprometidos en los vientos de 
guerra (Apocalipsis 21). 

Conclusión 
Permítame tratar de resumir este inspirado poema sobre 
el tema del tiempo. Usted y yo estamos viviendo ese 
guión entre la fecha en que nacimos y nuestra fecha de 
defunción – ese pequeño guión que hasta hoy dura unos 
20, 30, 40, 50, 60, 70 años o más. ¿Cómo podemos vivir 
ese guión de la mejor manera? ¿Qué quiere el Señor que 
sepamos sobre este guion de nuestras vidas para 
disfrutarla de mejor manera – para hallar significado y 
contentamiento – para glorificar a Dios con el tiempo 
que nos ha asignado sobre esta tierra? 

Aquí le dejo dos principios que Salomón quiere que 
tengamos en mente mientras vivimos nuestro guion. 

En primer lugar, su "guion" está lleno de eventos 
planificados por Dios y no querrá desperdiciarlos. 

El apóstol Pablo nos dice que debemos aprovechar bien 
el tiempo para la gloria de Dios (Efesios 5:16). Así que 
aproveche lo mejor posible Su don de la vida y estas 
etapas y periodos de tiempo. 



 
 
 

  
 
 

5 

Jonathan Edwards, el líder del gran despertar espiritual 
de los años 1700, escribió en su diario las siguientes 
palabras, cuando tenía apenas 19 años: "A menudo 
escucho a las personas de edad avanzada contar cómo 
vivirían si pudieran vivir sus vidas de nuevo. He 
decidido, suponiendo que llegue hasta una edad 
avanzada, que viviré tal como desearía haber vivido."xii 

Esa es una buena resolución. 

En segundo lugar, su "guion" está lleno de 
acontecimientos impredecibles: cosas que no puede 
controlar. 

Esa sensación de paz mientras vive su "guion", no se 
debe a la ausencia de momentos difíciles, sino a la 
seguridad de que Dios está en control. 

Los periódicos solían llamarlo “La Danza del Peligro". 
La construcción de puentes que era un gran desafío que 
hacía peligrar la vida de los hombres que caminaban 
sobre vigas oscilantes, a veces a cientos de metros en el 
aire. Esta danza tenía incluso una tasa de mortalidad 
calculada: Por cada millón de dólares gastados, se 
esperaba perder una vida. 

En 1932, los ingenieros del puente Golden Gate en San 
Francisco California, creían que se podían reducir los 
riesgos. Cuando empezó la construcción, se 
implementaron varias medidas de seguridad, como el 
uso obligatorio del casco, guantes, y lentes entre otros 
implementos. Incluso se instaló un hospital en la obra 
para los heridos. El dispositivo de seguridad más 
efectivo era totalmente nuevo, aunque ya se había 
utilizado durante años en el circo. Se trataba de la red de 
seguridad. Estaba extendida a veintiún metros por 
debajo del puente y se extendía tres metros a cada lado. 
Los periódicos empezaron a publicar los resultados de 
los hombres que habían caído, pero que se habían 
salvado de una muerte segura. Un titular decía: 
"Resultado de la red de seguridad hasta la fecha: 8 vidas 

salvadas". Luego de cuatro años de construcción y 20 
millones de dólares gastados, sólo había muerto un 
trabajador. 

Pero lo que no habían anticipado fue el cambio que hubo 
en el ánimo de los trabajadores de la construcción. Esa 
red los liberó de frecuentes episodios de miedo 
paralizante. Les permitió trabajar de forma más 
productiva y concentrarse más en sus tareas, sabiendo 
que la red estaba allá abajo.xiii 

Me parece que esta es una buena ilustración de la vida 
cristiana. Puede que no entendamos la belleza de cómo 
Dios ha orquestado todo lo que pasa a veces en nuestras 
vidas o en nuestro mundo, pero podemos unirnos al 
canto de David, cuando escribió sobre esa red de 
seguridad divina que había puesto debajo de su vida. Él 
dijo: Mas yo en ti confío, oh Jehová; Digo: Tú eres mi 
Dios. En tu mano están mis tiempos (Salmo 31:14-15). 
Deuteronomio 33:27 también nos recuerda el mismo 
mensaje: El eterno Dios es tu refugio, Y acá abajo los 
brazos eternos. 

Esto no es una excusa o una escapatoria. La vida sigue 
siendo dura. Tampoco es fatalismo. No es que será lo 
que tenga que ser. El poema de Salomón no es fatalista, 
esta lleno de fe. No se trata de rendirse, sino de crecer en 
nuestra fe cada día más profunda y en nuestro sentido de 
confianza en el plan perfecto y sabio de Dios a través de 
las etapas de la vida. Se trata de llegar a entender, tal 
como Salomón lo ha expresado aquí en forma poética 
que todo tiene su tiempo – y que los tiempos de Dios son 
perfectos. De hecho, si pudiera resumirlo todo en una 
sola frase la siguiente: 

A medida que vivimos nuestro guion a través de la 
vida, Dios lo ha planeado todo, lo sostiene todo y 

logrará todo lo que ha planeado en su vida justo en el 
momento apropiado. 

 

Este manuscrito es de un sermón predicado el 11/3/2019 por Stephen Davey. 

© Copyright 2019 Stephen Davey  

Todos los derechos reservados. 

 
i Edited from Linda Ellis, The Dash (copyright 1996)   
ii Philip Graham Ryken, Ecclesiastes: Why Everything Matters (Crossway, 2010), p. 78   



 

 6 

 
iii Adapted from Charles R. Swindoll, Living on the Ragged Edge (Insight for Living, 1983), p. 24   
iv Adapted from Don Givens, Storms of Life: Ecclesiastes Explained (Xulon Press, 2008), p. 54   
v Adapted from Ryken, p. 80   
vi Adapted from Swindoll, p. 24   
vii David Jeremiah, Searching for Heaven on Earth (Integrity Publishing, 2004), p. 51   
viii Ed Young, Been There. Done That. Now What? (Broadman & Holman, 1994), p. 59   
ix Warren W. Wiersbe, Ecclesiastes: Be Satisfied (Victor Books, 1990), p. 46   
x Ibid   
xi Swindoll, p. 24   
xii Max Anders, ed; Holman Old Testament Commentary: Volume 14 (Holman, 2003), p. 41   
xiii Adapted from Robert Lewis, The Church of Irresistible Influence (Zondervan, 2001), p.140   


