
  1 

La moneda perdida 
Perdidos y hallados, lección 2 

Lucas 15:8-10

Introducción 
Hay algo en la mente del típico varón que no le permite 
admitir que está perdido. Nosotros, los hombres, no nos 
perdemos… ¿verdad? Quizás “nos confundimos por un 
momento,” pero nada más. 

Hoy en día el GPS ha sido una gran ayuda —ha salvado 
más de un matrimonio— aunque no siempre funciona 
perfecto. Hace un tiempo, mi esposa y yo estábamos 
viajando cuando el GPS nos metió por unos caminos 
rurales, luego por una calle de tierra… y nos dejó en un 
callejón sin salida. 

Pero la verdad es que, incluso sin GPS, yo he logrado 
perdernos sin ayuda de nadie. Y mi esposa suele lanzar 
indirectas muy sutiles como: “Amor, estamos perdidos”. 
Muy sutil. Y lo último que quiero admitir es: “Tienes 
razón, estoy completamente perdido”. Así que respondo: 
“Sé dónde estamos”. Y es cierto… estamos en algún 
lugar de Norteamérica. Mientras tanto, mi esposa va 
sentada en silencio, y yo sé lo que está pensando: está 
pensando en cuánto me ama y admira mi determinación. 

La verdad es que a todo corazón humano le cuesta 
admitir que está desesperadamente perdido. 

Ahora, hablando en más en serio, el mundo está lleno de 
personas que viven así: perdidas, desorientadas… y no 
es solo un camino de tierra que termina en medio de la 
nada. Es la posibilidad de una vida desperdiciada y una 
eternidad sin gozo. 

La salvación comienza cuando alguien reconoce que 
está perdido —cuando admite su pecado y reconoce su 
necesidad del Pastor divino. 

Y aun después de convertirnos en cristianos, podemos 
desviarnos, podemos desobedecer a nuestro Pastor. 
Robert Robinson lo expresó en un himno que dice:  

Propenso a alejarme, Señor, lo siento;  
propenso a dejar al Dios que amo. 

El reformador Martín Lutero enseñó hace quinientos 
años que la vida cristiana comienza con el 
arrepentimiento y continúa marcada por el 
arrepentimiento, porque nuestros corazones tienden a 
desviarse y desobedecer. 

Muy cierto. No pasa un solo día en el que le hagamos 
fácil al Señor la tarea de ser nuestro Pastor. 

Tenemos un buen ejemplo de cómo luce todo esto 
cuando observamos a los niños. 

Muchas veces los hijos se comportan con sus padres de 
la misma manera en que nosotros actuamos con nuestro 
Padre celestial… con la diferencia de que Dios sí es un 
Padre perfecto. 

Hace algún tiempo me regalaron un libro que recopila 
historias reales de cosas que algún niño dijo o hizo; 
encontré esas historias fascinantes, divertidas y, a veces 
hasta me trajeron convicción. 

Sharon, desde Pensilvania, contó algo que ocurrió con 
su hija de cuatro años. Era la hora de dormir —dice 
ella— y Emily estaba protestando que no quería irse a la 
cama. Yo le expliqué que, como su mamá, me 
correspondía decidir cuál era la hora de dormir; que Dios 
me había dado la responsabilidad de cuidar cada detalle 
de su vida, asegurarme de que comiera bien y durmiera 
lo suficiente. “No intento ser una madre mala”, le dije, 
“pero este es el trabajo que Dios me dio”. A lo que Emily 
respondió: “Entonces estás despedida”. 



 
 
 

  
 
 

2 

La verdad es que todos necesitamos un Pastor… un 
Pastor que te encuentre cuando eres incrédulo, y un 
Pastor que te guíe, ya siendo creyente, hasta llevarte 
finalmente a casa. 

En Lucas 15, Jesús está hablando a una multitud donde 
también se encontraban los líderes religiosos, y todos 
ellos tienen algo en común: están perdidos; necesitan ser 
encontrados. 

El tema central de las parábolas de este capítulo es el 
mismo: “perdidos y hallados”. 

Jesús presenta tres parábolas: una oveja perdida, una 
moneda perdida y un hijo perdido. 

La determinación de Dios 
Ahora llegamos a la segunda parábola, en el versículo 8 
donde leemos: 

“¿O qué mujer que tiene diez dragmas, si pierde 
una dragma, no enciende la lámpara y barre la 
casa, y busca con diligencia hasta encontrarla?” 
(Lucas 15:8) 

En esos días, las mujeres en medio oriente solían recibir 
diez monedas de plata como regalo de bodas. Estas 
monedas tenían un valor sentimental además del valor 
monetario.i 

Otros estudiosos sugieren que estas monedas eran parte 
de su dote y que se convertían en un adorno que se usaba 
en la cabeza —una pieza de joyería hermosa que llevaría 
puesta.ii 

Tendemos a imaginarnos el Medio Oriente antiguo 
como un lugar sencillo, sin mucha ornamentación ni 
joyería. Pero la Biblia corrige esa idea. De hecho, la 
referencia más antigua a joyas aparece dos mil años 
antes, cuando Rebeca se preparó para viajar y casarse 
con Isaac; llevó consigo joyas de oro y plata (Génesis 
24). 

Arqueólogos han excavado las tumbas reales de Ur —el 
lugar de donde Dios llamó a Abraham— y estas tumbas 
son aún más antiguas. En una de ellas se encontró a una 
reina que vivió casi tres mil años antes de Cristo, 
enterrada con un adorno de oro para la cabeza, enormes 
aretes de oro y anillos en cada dedo. 

En tiempos del Nuevo Testamento, a los creyentes se les 
advertía no ser ostentosos con sus joyas; se animaba a 
las mujeres cristianas a ser conocidas no por su oro, sino 

por su espíritu bondadoso (1 Pedro 3:3–4). Santiago 
también advierte a la iglesia a no mostrar favoritismo 
hacia el hombre rico que llega con un anillo de oro —
símbolo de riqueza— (Santiago 2:1–4). 

Algunos creyentes han interpretado estos pasajes como 
una prohibición absoluta de usar joyas. De hecho, si hoy 
viajara a predicar a ciertos países de Europa oriental, 
podría ofender a los creyentes locales si predicara con 
mi anillo de matrimonio de oro. 

Pero más adelante, en nuestro estudio de Lucas 15, el 
padre recibe a su hijo pródigo y ¿qué hace? Le pone un 
anillo en su dedo. 

Y a través del profeta Ezequiel, el Señor describe 
poéticamente lo que había hecho por Jerusalén: “Te 
adorné con joyas; puse brazaletes en tus brazos y un 
collar en tu cuello; puse un anillo en tu nariz, aretes en 
tus orejas y una hermosa corona sobre tu cabeza” 
(Ezequiel 16:11–12). 

La verdad es que ni siquiera podemos imaginar las joyas 
y coronas de oro que Dios le entregará a sus hijos cuando 
reinen con Cristo (Apocalipsis 14 y 19). 

Por cierto, Dios es quien creó las piedras preciosas… y 
claramente piensa exhibirlas de maneras que hoy ni 
siquiera podemos imaginar. 

La Casa del Padre —también llamada la nueva 
Jerusalén, que un día descenderá del cielo— es descrita 
por el apóstol Juan como un lugar adornado con gemas 
preciosas por todas partes. Las calles mismas están 
hechas de oro transparente. Y el muro que rodea la 
ciudad celestial tiene unos sesenta metros de grosor y 
está construido de jaspe sólido; es decir, todo el muro es 
una enorme piedra preciosa con matices de amarillo, 
marrón, azul y rojo. 

Cada uno de los doce cimientos de la Casa del Padre está 
hecho de oro y tiene como piedra angular una gema 
distinta. Y esas piedras angulares serán del tamaño de un 
vagón de tren… o incluso más grandes. 

Cualquier joya que alguien pueda usar hoy es apenas una 
sombra de la hermosura y gloria que un día veremos y 
disfrutaremos. 

Como es natural, con la joyería surgieron supersticiones. 
En tiempos de Cristo, la ceremonia de compromiso 
romana se realizaba delante de testigos. El hombre 
colocaba un anillo en el cuarto dedo de la mano 



 
 
 

  
 
 

3 

izquierda de su prometida; el anillo era de hierro, 
simbolizando un vínculo que no debía romperse. 

Creían que el cuarto dedo tenía una vena especial que 
iba directo al corazón, comunicando amor. La 
llamaban vena amoris, la “vena del amor”. Y por esa 
tradición, hasta el día de hoy, los anillos de matrimonio 
se colocan en ese dedo. 

Las joyas usadas en las bodas eran valiosas por más de 
una razón. Y muchos estudiosos de la Biblia creen que 
la mujer de Lucas 15 había perdido una moneda que 
formaba parte de su atuendo matrimonial, 
probablemente de una diadema donde las monedas 
estaban unidas y caían sobre su cabeza como un velo 
costoso. Esto era común en los días de Jesús. 

Calígula, el emperador romano que gobernó unos años 
después de la resurrección y ascensión del Señor, se casó 
con una mujer que llegó cubierta con esmeraldas y perlas 
entrelazadas en un adorno que cubría su cabeza, sus 
orejas y descendía hasta su cuello. 

Plinio, el historiador romano, estuvo presente y calculó 
que el valor de ese atuendo nupcial equivaldría hoy a 
unos quince millones de dólares.iii 

Cualquier padre de la novia que hoy quiera quejarse del 
costo de una boda… debería leer a Plinio en sus 
devocionales. ¡Le levantaría el ánimo! 

Ahora bien, no podemos afirmar con absoluta certeza 
que la mujer de esta parábola perdió una moneda de su 
diadema nupcial. Algunos estudiosos señalan que ella 
pudo haber sido soltera o viuda. Lo que sí sabemos es 
que era una mujer pobre. 

Lucas usa aquí la palabra dracma, una moneda que 
equivalía al salario de un día para una persona común. 
Ella tiene diez de estas monedas; es decir, posee ahorros 
para apenas diez días… dos semanas de trabajo.iv 

Así que esta moneda no necesariamente tenía un valor 
sentimental. Podría tratarse simplemente de un asunto de 
supervivencia. 

Y se nos dice en el versículo 8 que, al perder esa moneda: 

“¿No enciende la lámpara, y barre la casa, y busca 
con diligencia hasta encontrarla?” (Lucas 15:8) 

Aquí aparece otro indicio de su pobreza. En esos días, 
las casas de los campesinos eran muy oscuras. El piso 
era simplemente de tierra, cubierta con juncos secos y 
hierba. La casa tenía una ventanita —solo una abertura 

en la pared— de no más de cuarenta o cincuenta 
centímetros de ancho.v 

El hecho de que ella pueda iluminar toda su casa con una 
sola lámpara indica que vivía en la típica casa de 
ladrillos de barro, de un solo cuarto, lo que hoy 
llamaríamos una choza. 

Buscar una moneda perdida en un piso cubierto de 
juncos y hierba, con grietas y hendiduras en la tierra, era 
como buscar una aguja en un pajar. La mejor estrategia 
era barrer todo el piso y luego revisar cuidadosamente lo 
que recogía, pieza por pieza. 

Y no olvidemos lo que Jesús está ilustrando aquí: Su 
propia determinación al venir a buscar y salvar lo que se 
había perdido. Esta es una imagen del corazón de Dios, 
buscando a los pecadores perdidos. 

Me encanta cómo lo expresó un autor: esta es la gracia 
de Dios inclinándose para encontrarte en los lugares más 
sucios de la tierra; agachándose y apartando el polvo y 
los escombros para levantar el tesoro de Sus redimidos 
desde el basurero en el que han caído.vi 

Quizá tienes la impresión de que necesitas “arreglar tu 
vida” antes de venir a Cristo; que primero debes 
limpiarte y ordenar toda tu vida para que Dios te acepte. 

Oh no, ese es el orden equivocado. Él es quien te 
encuentra, y Él es quien te hace aceptable. 
Él te encuentra en la suciedad de este mundo, en el 
basurero del pecado, cubierto de la mugre de la culpa. 
No te limpias antes de venir a Él; vienes a Él… y Él es 
quien te limpia. 

De hecho, durante el resto de tu vida Él seguirá 
limpiándote, quitando el polvo, puliendo tu carácter, 
hasta el día en que complete Su obra en ti —cuando tu 
corazón, tu alma y tu mente sean glorificados y 
perfeccionados al entrar en la presencia de Aquel que 
salió a buscarte (Filipenses 1:6). Ese día, finalmente 
verás a tu Pastor, el que te buscó, el que cambió tu 
condición de perdido a hallado. 

Tal vez digas: “¡Quiero estar entre los que han sido 
encontrados!” Y puedes estarlo… pero primero debes 
admitir que estás perdido; que estás cubierto de pecado 
y necesitas un Salvador. 

Ahora Jesús quiere hacer un contraste. Quizá recuerdes 
que este capítulo comienza con fariseos y escribas —los 
líderes religiosos— murmurando porque Jesús recibía a 
pecadores y comía con ellos. Ten eso presente. Jesús 



 
 
 

  
 
 

4 

recibe a los pecadores… y los líderes religiosos 
murmuran. Ahora Jesús va a contrastar su murmuración 
con el gozo del cielo. 

La celebración celestial 
Y establece ese contraste al terminar la parábola, en los 
versículos 9 y 10: 

“Y cuando la encuentra, reúne a sus amigas y 
vecinas, diciendo: ‘Gozaos conmigo, porque he 
hallado la dracma que había perdido.’ Así os digo 
que hay gozo delante de los ángeles de Dios por un 
pecador que se arrepiente.” (Lucas 15:9–10) 

Jesús ya ha mencionado esta verdad dos veces: cuando 
algo perdido es hallado, en el versículo 7 “hay gozo en 
el cielo”, y aquí, en el versículo 10, “hay gozo en la 
presencia de los ángeles”. 

J. C. Ryle lo expresó así: esta verdad se repite dos veces 
para confrontar nuestra incredulidad, mostrándonos que 
incluso la alegría perfecta del cielo experimenta 
momentos de incremento.vii 

La idea es asombrosa: la alegría perfecta del cielo 
experimenta momentos de aún mayor alegría. 
¿Por qué? Porque alguien perdido ha sido encontrado. 
Un pecador acaba de ser salvado. Y la celebración que 
ya existía en el cielo… de pronto estalla en una 
celebración aún más grande. 

A menudo se enseña que son los ángeles quienes 
celebran junto con Dios, pero el texto no dice 
que ellos son los que celebran; dice que el gozo ocurre 
delante de ellos… en su presencia. 

Entonces la pregunta es: ¿quién más podría estar 
celebrando? 

Retrocedamos un poco. Cada vez que un creyente 
muere, su espíritu va inmediatamente a estar con el 
Señor. 

No tenemos razón para dudar que los ángeles se alegran 
al ver la vindicación del nombre de Jesús cuando un 
pecador es salvo. Pero tampoco tenemos razón para 
dudar que los que están en la presencia de los ángeles 
incluyen a los amigos y familiares de ese incrédulo en la 
tierra, quienes ya están en gloria… y que ahora estallan 
en celebración al ver que su ser querido finalmente ha 
puesto su fe en Cristo. 

Piensa en esto: su gozo en el cielo acaba de aumentar. 

Un autor comenta sobre este pasaje: ¿quién, aparte de 
los creyentes que ya viven en la Casa del Padre, se 
pondría a celebrar de esa manera ante la conversión de 
un pecador? Especialmente un pecador que ellos sabían 
que necesitaba ser salvo… y que hasta ese momento no 
lo había sido. Pero, de alguna manera, tanto ellos como 
los ángeles se enteran de que ese pecador al que 
conocían ahora ha entrado en la familia de Dios… y que 
un día se unirá a ellos en el cielo.viii 

Quizá estés pensando: “Pero yo creía que cuando las 
personas llegan al cielo, dejan de preocuparse por lo que 
ocurre en la tierra. Si ya están en la presencia de Dios, 
¿por qué les importaría algo de lo que sucede aquí 
abajo?” 

Pues, al parecer… sí les importa. 

Déjame llevarte a un pasaje que nos da un poco más de 
claridad e información sobre esta imagen de la 
celebración celestial de la que Jesús habla en Lucas 15. 
Vamos a Apocalipsis capítulo 6. 

En este punto del libro de Apocalipsis, la tribulación ya 
está ocurriendo en la tierra. Miles de personas que 
llegaron a la fe durante ese período han sido martirizadas 
por resistir al anticristo. Y ahora están en el cielo, delante 
del trono de Dios. 

Escucha lo que dicen —y las implicaciones son 
sorprendentes. 

En el versículo 10 leemos: 

“Y clamaban a gran voz, diciendo: ¿Hasta cuándo, 
Señor, santo y verdadero, no juzgas y vengas 
nuestra sangre en los que moran en la tierra? 
Y se les dieron vestiduras blancas, y se les dijo que 
descansasen todavía un poco de tiempo, hasta que 
se completara el número de sus consiervos y sus 
hermanos que también habían de ser muertos 
como ellos.” (Apocalipsis 6:10–11) 

Observaciones 
Permíteme hacer cinco observaciones rápidas sobre la 
vida en el cielo basadas en este texto. 

Los creyentes en el cielo mantienen su identidad 
Primero, estas personas que están en el cielo mantienen 
su identidad. Es decir, estos creyentes martirizados no 
llegan al cielo para convertirse en otra cosa —no se 
transforman en criaturas flotantes o místicas, sin 



 
 
 

  
 
 

5 

identidad propia. No se disuelven en un “cosmos 
divino”. Son individuos… y están conscientes de lo que 
les ocurrió en la tierra. 

Se comunican con Dios con emoción 
Segundo, ellos se comunican con emoción delante de 
Dios. El texto dice que clamaron a gran voz. El cielo no 
es un lugar donde no sentimos nada ni donde nos 
convertimos en seres estoicos.  

De hecho, están comunicándose en voz alta con palabras 
reales. El cielo no es un lugar donde nos comunicamos 
de forma robótica o telepática, sin emoción. Están 
hablando… y lo están haciendo apasionadamente, 
directamente con Dios. 

Recuerdan lo que les ocurrió en la tierra 
Tercero, recuerdan lo que les ocurrió en la tierra. 
Recuerdan que fueron asesinados injustamente. Y 
observa lo que están pidiendo: justicia. Están clamando 
para que Dios haga justicia por su muerte. No han 
olvidado lo que pasó. 

Ahora, podrías pensar que recordar sufrimientos o 
injusticias arruinaría el cielo para ellos. Pero, 
evidentemente… no lo hace. 

Recuerda que Jesús decidió conservar Sus cicatrices. Él 
quiere que recordemos Su crucifixión cada vez que lo 
veamos, porque murió por nuestros pecados. Y esa 
memoria no va a arruinar el cielo para nosotros; nos 
recordará el sacrificio que abrió la puerta para que 
tuviéramos acceso a la gloria celestial. 

De la misma manera, el creyente que ha sufrido en la 
tierra encontrará un gozo aún mayor al experimentar la 
plenitud de su liberación en el cielo. 

Escucha bien, querido oyente: recordar tus aflicciones 
en la tierra no te deprimirá en el cielo; hará que tu gozo 
sea más profundo, cuando llegues a comprender la 
sabiduría de Dios… cómo realmente hizo que todas las 
cosas obraran para tu bien y Su gloria. 

Reciben una respuesta 
Quinto, ellos reciben una respuesta a su oración 
apasionada. Y la respuesta de Dios es: esperen. 

¡Esperen! La misma respuesta que tú y yo hemos 
recibido tantas veces… es la que ellos reciben aquí. 

Ellos preguntan: “¿Hasta cuándo, Señor, hasta cuándo 
vas a juzgar y vengar nuestra sangre? ¿Cuánto tiempo 
hasta que pongas todas las cosas en su lugar?” Y el Señor 
les responde: “Descansen un poco más”. 

Y aquí hay una diferencia enorme: esperar en el cielo 
equivale a descansar. Aquí en la tierra, esperar es 
frustrante. pero allá, esperar es descansar, porque 
tendremos una perspectiva perfeccionada. En la 
presencia de nuestro Dios soberano, sabremos con total 
confianza que esperar es descansar en Él. 

Así que, si quieres actuar como ellos actúan allá 
arriba… descansa mientras esperas. Los planes de Dios 
se cumplirán. 

Dios revela su voluntad 
Una observación más: Dios les dice que algunos de sus 
amigos y compañeros también serán martirizados. 

Y uno pensaría: “¿Eso no arruinaría el cielo para ellos? 
Ya murieron por su fe… ¿y ahora el Señor les anuncia 
que otros sufrirán lo mismo?” 

No pases por alto esto: la felicidad en el cielo no se basa 
en ignorar lo que ocurre en la tierra. Nuestro gozo se 
basa en ver la tierra desde la perspectiva de Dios, como 
lo hacen estos creyentes martirizados. Por eso 
comienzan su oración con las palabras: “Oh Señor 
soberano”. 

El Señor acaba de decirles algo que va a suceder en la 
tierra: que sus hermanos serán asesinados en un futuro 
cercano. 

Y si el Señor puede comunicarles lo que va a ocurrir más 
adelante… también puede comunicarles algo que acaba 
de suceder en la tierra. Algo que les importa 
profundamente. Algo que aumentaría su alegría. 

¿Y qué sería eso? 

La conversión de alguien que conocían. Alguien que no 
era creyente cuando ellos murieron… pero que ahora, 
finalmente, ha puesto su fe en Cristo. 

Esa es una gran noticia en el cielo. Y cuando llega esa 
noticia… comienza una gran celebración delante de los 
ángeles. 

 



 

 6 

 
Copyright 2023 Stephen Davey 
Reservados todos los derechos. 

 
 

 
i Bruce B. Barton, Life Application Bible Commentary: Luke (Tyndale, 1997), p. 371 
 
ii David E. Garland, Zondervan Exegetical Commentary: Luke (Zondervan, 2011), p. 615 
 
iii Above information from: Edwin M. Yamauhi & Marvin R. Wilson, Dictionary of Daily Life in Biblical & Post-Biblical Antiquity 
(Hendrickson, 2017), pp. 930-940 
 
iv Clinton E. Arnold, General Editor; Zondervan Illustrated Bible Backgrounds Commentary: Volume 1 (Zondervan, 2002), p. 446 
 
v William Barclay, The Gospel of Luke (Westminster Press, 1975), p. 202 
 
vi Adapted from Ivor Powell, Luke’s Thrilling Gospel (Kregel Publications, 1965), p. 335 
 
vii J.C. Ryle, Expository Thoughts on the Gospels: Luke (Evangelical Press; original printing, 1879; reprint, 1975), p. 258 
 
viii Adapted from Randy Alcorn, In Light of Eternity (Waterbrook Press, 1999), p. 98 
 


