
  1 

El hijo perdido 
Perdidos y hallados, lección 3 

Lucas 15:11-16

Introducción 
Frank Sinatra fue un cantante muy famoso a mediados y 
finales de los años 1900. Llegó a vender millones de 
álbumes en su época. En diciembre de 1968, Sinatra 
grabó la que sería su canción más conocida, y pronto 
escaló en las listas de popularidad. La canción se 
titulaba “A mi manera”. Había sido compuesta por otra 
persona que quería capturar lo que él llamaba “la libertad 
de su generación”, una generación que buscaba soltarse 
del ancla de una cultura que consideraban demasiado 
restrictiva. 

Los años 60 dieron inicio a la revolución sexual y a todo 
lo que vino con ella. Y la canción de Sinatra, A mi 
manera, era el himno perfecto para ese espíritu. Pero lo 
que realmente me sorprendió fue descubrir que esta 
canción es una de las más solicitadas en servicios 
fúnebres. Piensa en eso: personas que quieren declarar 
una vez más, incluso después de morir: “Yo lo hice a mi 
manera”. 

En realidad, es una canción desafiante que expresa a la 
perfección el corazón humano. Parte de letra de la 
canción dice así: 

He vivido una vida plena, 
He recorrido cada camino, 

Y aún más, mucho más que eso… 
Lo hice a mi manera. 

Varias fuentes señalan que esta estrofa era una 
referencia, poco sutil, a desafiar a Dios. Continúa 
diciendo: 

¿Qué es un hombre y qué tiene? 
Si no se tiene a sí mismo, no tiene nada. (en otras 
palabras, no necesitas a Dios, solo te necesitas a ti 

mismo.) 

Voy a decir las cosas que realmente siento, 
Y no las palabras de alguien que se arrodilla. 

El registro muestra que yo… lo hice a mi manera.i 

Ahora, no es mi intención juzgar a Frank Sinatra —
nunca lo conocí y sé muy poco sobre él. Pero sí sé que 
él popularizó palabras que expresan el corazón humano 
en rebeldía… y el mundo las celebró. 

Pero esa letra no es nueva. Es tan antiguas como la 
humanidad misma. De hecho, se remonta al Jardín del 
Edén, cuando Satanás le prometió a Eva que viviría de 
verdad si simplemente desafiaba a Dios y empezaba a 
vivir a su manera. Adán estuvo de acuerdo y la primera 
pareja se convirtió en los primeros en salir corriendo a 
esconderse de Dios. 

La historia humana es la historia continua de hijos 
pródigos que huyen de Dios, convencidos por la mentira 
de que la vida es mejor sin Él. Que quede claro: “lo hice 
a mi manera”. 

Los líderes religiosos en tiempos de Jesús habrían dicho: 
“No puedes esperar nada mejor de los pecadores, pero a 
Dios no le importan de todos modos”. 

Ellos enseñaban que Dios se alegraba cuando un pecador 
moría. Jamás se les habría ocurrido que Dios realmente 
buscara a los perdidos. Pero ha llegado el momento de 
corregir ese malentendido, y Jesús lo hace en el capítulo 
15 del evangelio de Lucas, con tres parábolas. Allí 
describe a Dios buscando cosas de valor que se habían 
perdido: una oveja perdida, una moneda perdida y ahora, 
un hijo perdido. 

Esta es, de hecho, la misión de Jesús. Él mismo dijo: 

“El Hijo del Hombre vino a buscar y a salvar lo 
que se había perdido” (Lucas 19:10). 



 
 
 

  
 
 

2 

Lucas es el único evangelista que registra esta tercera 
parábola. Tal vez su Biblia tiene un encabezado que 
dice: “La parábola del hijo pródigo”. Pero en realidad 
es la parábola de dos hijos. Así es como Jesús comienza 
esta parábola aquí, en Lucas 15:11: 

“Un hombre tenía dos hijos.” 

Jesús dedicará el mismo tiempo a describir la relación 
del padre con ambos hijos. Recuerda que estas parábolas 
responden a las murmuraciones de los fariseos, allá en el 
versículo 2, donde Lucas escribe: 

“Y los fariseos y los escribas murmuraban, 
diciendo: Este a los pecadores recibe y con ellos 
come.” (Lucas 15:2) 

Ellos están murmurando porque los pecadores están 
recibiendo salvación… y Jesús les responde que, 
mientras ellos se quejan, el cielo está celebrando por 
cada pecador que se arrepiente. 

En esta historia, el hijo menor representa a todos esos 
publicanos y pecadores que Jesús invita a acercarse; y el 
hijo mayor representa a los líderes religiosos que habían 
seguido todas las reglas. 

Este hombre tenía dos hijos; pero déjeme adelantarle 
algo: 

• Ambos hijos estaban perdidos. 

• Uno se pierde al irse de casa, y el otro se pierde 
quedándose en casa. 

• Los dos desafían la voluntad de su padre. 

• Los dos muestran falta de amor hacia su padre. 

• El mayor parece comportarse, mientras el menor 
no quiere comportarse. 

• Pero a ambos el padre les ofrece paciencia y 
gracia; él sale a buscarlos a los dos. 

• Ambos necesitan un cambio de corazón. 

• Ambos necesitan arrepentirse —el menor lo 
hace; del mayor no estamos tan seguros. 

• En resumen: los dos necesitan ser hallados. 

Esta es la parábola de dos pródigos, y el héroe de la 
historia es el padre. 

Recordarás que una parábola es una historia terrenal 
colocada al lado de verdades eternas, una historia del 

diario vivir que comunica – que ilustra una verdad 
espiritual… y esta historia está llena de ellas. 

Si estuviéramos armando un programa teatral para esta 
obra, podríamos titular la primera escena: 

Quemando puentes y dejando todo atrás 
Ahora, leamos versículo 12: 

“Y el menor de ellos dijo a su padre: Padre, dame 
la parte de los bienes que me corresponde. Y les 
repartió los bienes. No muchos días después, 
juntándolo todo, el hijo menor se fue lejos a una 
provincia apartada…” (Lucas 15:12–13a) 

Según la costumbre hebrea y las leyes de herencia, un 
padre podía decidir entregar parte de la herencia a sus 
hijos adultos aun estando vivo. El hijo mayor recibía una 
porción doble y los hijos menores recibían menos. Las 
hijas también podían recibir herencia según el 
testamento del padre. 

Pero aquí la implicación es que este padre es viudo; ya 
es un hombre mayor, sus hijos son adultos, y 
aparentemente no tiene hijas. Así que la distribución 
sería sencilla: el hijo mayor recibiría dos tercios y el hijo 
menor un tercio de todo el patrimonio familiar. 

Ahora bien, aunque el padre podía decidir hacer esto en 
vida, era totalmente inapropiado que un hijo lo exigiera. 
Y el hijo menor no está pidiendo: está exigiendo. La 
quiere ahora. 

Esto se habría considerado como un pedido escandaloso 
y cruel. En esencia, le está diciendo a su padre: “Estoy 
cansado de esperar a que mueras para recibir lo que me 
toca.” 

En un libro que tengo sobre cultura y costumbres 
hebreas, se explica que una demanda así equivalía a que 
el hijo le dijera a su padre: “Ojalá estuvieras muerto.”ii 

Hay una vida que quiere comenzar a vivir; una vida que 
ha soñado y planeado por mucho tiempo. Está cansado 
de esperar a que el viejo muera para poder financiar sus 
sueños. 

Y como no parece que su padre vaya a morir pronto, 
finalmente deja caer la fachada y viene a decir, en pocas 
palabras: “Ya me cansé de esperar; quiero irme. Dame 
lo que me toca y déjame salir de aquí para empezar a 
vivir mi vida a mi manera.” 



 
 
 

  
 
 

3 

En cuestión de días, el hijo menor se irá a una tierra 
lejana para vivir desenfrenadamente —los mismos 
términos que el apóstol Pablo usa en Tito capítulo 1 para 
referirse a la disipación, la borrachera y la inmoralidad. 

Así que Jesús está describiendo a un pródigo que no solo 
está cansado de esperar la muerte de su padre; está 
cansado de vivir bajo las reglas, la autoridad y la 
moralidad de su padre. La verdad es que su corazón se 
había ido de casa años atrás. 

Pero su impaciencia revela algo más. Como la tierra en 
Israel no se transfería de manera permanente fuera de la 
familia, y más adelante no se le ve arreando ganado fuera 
del pueblo, es evidente que él no está pidiendo 25 acres 
y un hato de vacas. 

De hecho, las palabras que Lucas usa no son las usuales 
para “herencia”.iii 

Lucas nos da otra pista en el versículo 13: 

“No muchos días después, el hijo menor lo juntó 
todo…” (Lucas 15:13a) 

La palabra que Lucas usa para juntándolo todo (sunagō) 
tiene la idea de convertir todo en dinero. En otras 
palabras, él ha exigido el valor financiero de su herencia. 
Quiere cobrarla en efectivo.iv 

Y esto habría sido otra punzada en el corazón para su 
padre: 

• El pródigo no quiere vivir en su parte de la 
tierra; quiere salir de la tierra. 

• No quiere ganado; eso lo retrasaría. 

• No quiere responsabilidades; eso estorba su 
“libertad”. 

No quiere nada con la granja, ni con la casa, ni con la 
herencia familiar. Le parece bien dejarle todo a su 
hermano. Lo único que quiere es dinero, suficiente como 
para comprar un pasaje de ida y nunca volver. Él no 
espera ver jamás a su anciano padre.  

Mira, todos esos fariseos y escribas sabían que, en la 
cultura de ese tiempo, un hijo así era tratado como si 
estuviera muerto para su familia: separado, deshonrado 
y sin herencia. 

En esos días, no era extraño que una familia celebrara 
un funeral simbólico por un hijo que había deshonrado a 
su padre y rechazado su herencia. Lo trataban como si 
ya hubiera muerto.v 

Por eso más adelante el padre dirá en el versículo 24: 

“Porque este mi hijo muerto era, y ha revivido.” 

Pero por ahora, al hijo pródigo no le importa nada de eso. 
Está listo para que suene la música y comenzar a 
cantar: “A mi manera… ¡por fin!” 

Está dispuesto a quemar todos los puentes detrás de él. 
Quizás piensa que eso reforzará su decisión si más 
adelante siente remordimiento. Quiere viajar más allá 
del punto sin retorno. 

¿Y a quién le importa lo que piense la gente? Él jamás 
los volverá a ver, porque jamás piensa regresar. 

Me imagino al padre allí, de pie junto al camino, 
observando a su hijo alejarse… tal vez para no volver 
nunca más. 

Quizás tú sabes lo que se siente; quizás lo estás viviendo 
ahora mismo. Conoces el sabor de esas lágrimas 
mientras ves a un ser querido alejarse. 

La escena uno fue: Quemando puentes y dejando a todos 
atrás. Ahora, llamaremos a la segunda escena: 

Buscando libertad entre personas ya 
esclavizadas 

Volvamos al versículo 13: 

“Y no muchos días después, juntándolo todo, el 
hijo menor se fue lejos a una provincia apartada, y 
allí desperdició sus bienes viviendo perdidamente.” 
(Lucas 15:13b) 

La expresión provincia apartada implica que ha viajado 
fuera del territorio judío.vi 

Y como más adelante intentará sobrevivir trabajando en 
una granja de cerdos, todo indica que ha dejado atrás el 
judaísmo, ha abandonado su herencia y ahora está 
literalmente en tierra gentil. 

Para la audiencia que está escuchando a Jesús aquí en el 
capítulo 15, todo en esta historia grita impureza, 
contaminación y suciedad espiritual. 

Este muchacho ha llegado a una ciudad bulliciosa donde 
va a vivir una vida impura en una tierra impura. Pero el 
mundo es pequeño, y de alguna manera su hermano 
mayor terminó enterándose de cómo vivía. Más adelante 
se lo va a echar en cara a su padre, en el versículo 30: 



 
 
 

  
 
 

4 

“Este tu hijo… ha consumido tus bienes con 
rameras.” (Lucas 15:30) 

¡Mira lo que hizo! ¡Mira dónde ha estado! 

Esto refleja, en parte, lo que Lucas escribe en el 
versículo 13: desperdició sus bienes. Se hundió —dice 
Lucas— en una vida desenfrenada; esta expresión se 
refiere a una conducta inmoral.vii 

Uno puede imaginar la escena: apenas llega a la ciudad, 
no pasa mucho tiempo antes de que otros pródigos lo 
encuentren. Él tiene dinero, y mucho; quiere diversión, 
y ellos saben exactamente dónde conseguirla. 

En ese momento, todos quieren ser sus amigos; por fin 
ha encontrado gente que “lo acepta” por lo que él quiere 
ser. Es generoso, es de mente abierta.viii 

¡Él es el alma de la fiesta! De hecho, él financia la fiesta. 
Estar cerca de él era como vivir un fin de semana eterno, 
una fiesta salvaje que nunca termina. 

Pero la verdad es que sus amigos estaban tan perdidos 
como él. Lo que todos disfrutaban no era libertad, sino 
esclavitud. Se estaban usando unos a otros, y también lo 
estaban usando a él. 

Detrás del telón de este drama había un amo invisible, 
cruel, incapaz de limpiar sus conciencias, incapaz de 
perdonar su culpa; alguien que solo los retendría hasta 
verlos destruirse a sí mismos. 

El tentador original, Lucifer, con miles de años de 
práctica con la humanidad, sabía muy bien que el placer 
puede ser la puerta a la esclavitud. 

El apóstol Pablo le recordó esto a Tito cuando escribió 
que los cristianos: 

“Éramos en otro tiempo insensatos, rebeldes, 
extraviados, esclavos de concupiscencias y deleites 
diversos; pero cuando se manifestó la bondad de 
Dios nuestro Salvador, y su amor para con los 
hombres, Él nos salvó” (Tito 3:3–4). 

El pródigo está tratando de disfrutar su “libertad” junto 
a personas que, en realidad, ya están esclavizadas por 
sus propios deseos y placeres. 

Pero déjame decirte: ninguno de ellos parece miserable 
en este punto. La están pasando de maravilla; se ríen a 
carcajadas, y el pródigo levanta la mano y paga otra 
ronda para todos. ¡Cómo lo quieren! 

Por fin —según él— encontró gente como él. 
Finalmente siente que “encaja”. Mira alrededor y piensa: 
“Ahora sí… esto es vida. Este es mi hogar” 

Pero todo está a punto de cambiar. La fiesta está a punto 
de detenerse de golpe. 

Llamaremos a esta tercera escena: 

Cosechando las consecuencias del pecado 
Versículo 14: 

“Y cuando todo lo hubo malgastado, vino una gran 
hambre en aquella provincia, y comenzó a faltarle. 
Y fue y se arrimó a uno de los ciudadanos de 
aquella tierra, el cual le envió a su hacienda para 
apacentar cerdos. Y deseaba llenar su vientre de las 
algarrobas que comían los cerdos; pero nadie le 
daba.” (Lucas 15:14–16) 

Para una audiencia judía, la imagen que Jesús está 
pintando aquí es la de una vida totalmente arruinada, una 
vida que —a sus ojos— ya cruzó el punto sin retorno. 
Ya está fuera del alcance de la redención.ix 

Ya no tiene esperanza. 

Y quizás te cruzó por la mente la pregunta: ¿Por qué el 
padre le dio el dinero desde un principio? 

La ley permitía hacerlo, pero el padre no era 
responsable por la decisión de su hijo de pecar. Esa 
responsabilidad recae totalmente sobre el pródigo. 

Pero dime, ¿acaso Dios no hace lo mismo hoy? 
¿No le da al mundo —a personas que lo desafían, que 
huyen de Él— los buenos dones de la vida? Salud, 
inteligencia, riqueza, talentos… la vista para disfrutar un 
atardecer… la risa con amigos y familia… y mil regalos 
más. Dios les permite respirar, disfrutar, vivir… aun 
sabiendo que muchos de ellos lo rechazan.x 

Dios no es como nosotros. Su bondad nos conduce al 
arrepentimiento, y cuando nos arrepentimos —
recibiendo la vida por Su Espíritu— nuestros ojos son 
abiertos para ver cuán bueno ha sido Dios con nosotros 
aun cuando corríamos alejándonos de Él. 

Incluso entonces, Él fue paciente, misericordioso y 
bondadoso. 

Ahora, este pródigo ha terminado en el suelo; su pecado 
ya dio fruto. Jesús está describiendo a alguien que 
simplemente no puede caer más bajo. 



 
 
 

  
 
 

5 

Para la audiencia del Señor, un hombre judío trabajando 
para un criador de cerdos y deseando comer su comida 
era lo más bajo que alguien podía llegar. 

Y esta escena termina con una frase que debió haber 
sorprendido y sacudido al pródigo por dentro. Lucas 
escribe: “y nadie le daba nada.” 

Lo estaban abandonando todos… así como él había 
abandonado a todos. 

En mi estudio aprendí que, en aquellos días, el pueblo 
judío había formado sistemas de asistencia social—lo 
que hoy llamaríamos ayuda de emergencia— para 
miembros de la comunidad que pasaban por tiempos 
difíciles. 

El hijo pródigo podía haber recurrido a ese sistema en 
busca de ropa limpia y un plato caliente. Pero el hecho 
de que fue a buscar ayuda de un granjero gentil que 
criaba cerdos nos revela algo de su corazón, que en este 
punto sigue siendo terco y no se ha arrepentido. 

Lucas dice que se arrimó a un ciudadano de aquel país; 
tu traducción quizá dice que consiguió trabajo con él. 

El lenguaje original indica que él insistió, persistió, no 
dejó de presionar al granjero hasta que lo contrató.xi 

En otras palabras, él no estaba dispuesto a recibir ayuda 
de la benevolencia judía. Terco, sigue diciendo: 
“No voy a admitir que fallé; no voy a admitir que 
arruiné mi vida; no voy a reconocer lo necio que fui… y 
ni se te ocurra pensarlo: no voy a regresar a casa. 
Pásame más comida de cerdos… yo aguanto.” 

Jesús no nos dice cuánto tiempo permaneció el pródigo 
en esta condición, pero todo indica que fue bastante 
tiempo. 

Conclusión 
Déjame apartarme un momento de la parábola y ofrecer 
un par de recordatorios para los que están huyendo como 
pródigos el día de hoy: 

Quizás tú eres uno de ellos ahora mismo… y nadie lo 
sabe excepto tú. 

Primero, cada vez que huyes de Dios, la “libertad” es 
solo un espejismo. 

El pródigo tenía muchos amigos, pero lo querían solo 
para usarlo; desaparecieron inmediatamente cuando se 
quedó sin dinero. Pensó que había encontrado libertad… 

pero ahora vive con miedo. Había huido de Dios, y ese 
camino terminó siendo un callejón sin salida. 

En segundo lugar, cuando abandonas la verdad, 
quedas vulnerable a creer toda clase de mentiras. 

De hecho, ya creíste la mentira de que puedes disfrutar 
tu vida si te alejas de Dios. La verdad es que nunca 
podrás disfrutar realmente lo que el dinero puede 
comprar si rechazas lo que el dinero no puede comprar.xii 

El dinero no puede comprar perdón; no puede comprar 
integridad; no puede comprar una conciencia limpia; no 
puede comprar una verdadera amistad; no puede 
comprar gozo ni esperanza. 

Compra todo lo que quieras, pero nunca podrás 
disfrutarlo de verdad a menos que aceptes lo que Dios te 
ofrece gratuitamente. 

Ahora, permíteme ofrecer dos principios para aquellos 
que están orando por pródigos: 

Pídele a Dios que te ayude a construir un puente. 

No un puente para hacer transigencias con su pecado, 
sino para comunicarte con su corazón. 

Ofrece palabras de apoyo, no para justificar su estilo de 
vida, sino para ministrar a su necesidad espiritual. 
Mantén la conversación abierta tanto como puedas; 
inserta la verdad del evangelio con amor y en el 
momento adecuado. 

El hecho de que el hermano mayor sabía lo que estaba 
haciendo implica que este padre sabía dónde estaba él 
todo el tiempo. 

Pero no le envió dinero para financiar un estilo de vida 
pecaminoso; no lo invitó a volver a casa para poner un 
chiquero en el patio trasero. 

Pero tampoco lo desheredó. Como veremos en la 
próxima lección, cuando el pródigo regrese, él lo llamará 
“Padre” y el padre lo llamará “hijo.” 

Un principio más. 

No ores para que al pródigo “le vaya bien”; ora para 
que Dios envíe una gran hambruna. 

No ores por buena fortuna; ora por una gran hambruna. 

Como dijo el pastor J. C. Ryle hace cien años: una 
hambruna exterior que haga juego con la hambruna 
interior.xiii 



 
 
 

  
 
 

6 

Señor, trae una necesidad externa que revele la 
necesidad interna. 

Aunque no quieres que alguien a quien amas sufra —ya 
sea tu cónyuge que se ha apartado de Dios, o un hijo 
adulto, o un padre, o un amigo que le ha dado la espalda 
al Señor. 

No ores para que Dios los mantenga fuera del fuego; ora 
para que Dios aumente el calor. No pidas que Dios los 
libre del desastre; pide que Dios use lo que sea necesario 
—incluso el desastre— para abrir sus ojos al desastre de 

sus decisiones y a la realidad de su pecado y su 
vergüenza. 

Los pródigos generalmente no recuperan la cordura en 
la casa del padre; suelen recuperarla en el chiquero de la 
vida. 

Allí es donde la gracia de Dios puede irrumpir, 
precisamente donde todo parece perdido. Y al tocar 
fondo, descubrirá que no ha llegado más lejos del 
alcance de la gracia de Dios. Porque el mismo Dios que 
permite la hambruna es el Dios que espera con brazos 
abiertos para restaurar, perdonar y dar nueva vida. 

 

 
Copyright 2023 Stephen Davey 
Reservados todos los derechos. 

 
 

 
i Compositores: Paul Anka, Gilles Thibaut, Claude François, Jacques Revaux. Adaptación de Paul Anka. 
ii Clinton E. Arnold, Zondervan Illustrated Bible Backgrounds Commentary, Volumen 1 (Zondervan, 2002), p. 447. 
iii John MacArthur, A Tale of Two Sons (Thomas Nelson, 2008), p. 48. 
iv Fritz Reinecker & Cleon Rogers, Linguistic Key to the Greek New Testament (Regency, 1976), p. 187. 
David E. Garland, Zondervan Exegetical Commentary on the New Testament: Luke (Zondervan, 2011), p. 624. 
v Adaptado de MacArthur, p. 46 
vi Bruce B. Barton, Life Application Bible Commentary: Luke (Tyndale, 1997), p. 372. 
vii Zondervan Bible Backgrounds Commentary, p. 447 
viii Adaptado de MacArthur, p. 62 
ix MacArthur, p. 58 
x Adaptado de R. C. H. Lenski, p. 808 
xi Reinecker, p. 188 
xii Warren W. Wiersbe, Be Courageous (Victor Books, 1989), p. 25 
xiii (Adaptado de J. C. Ryle, Expository Thoughts on the Gospels: Luke) 


