
  1 

El regreso del hijo perdido 
Perdidos y hallados, lección 4 

Lucas 15:17-19

Introducción 
Hace apenas unos meses, el sistema de autobuses 
Greyhound —el mayor proveedor de transporte 
interurbano en Estados Unidos— conmemoró el 
aniversario de un programa muy significativo que lanzó 
hace décadas. 

Lo llaman “De vuelta a casa” y la compañía ofrece 
boletos gratuitos a cualquier lugar del país para jóvenes 
entre los 12 y 21 años que califican para el programa. 

Aunque estos jóvenes provienen de todo tipo de 
contextos y están dispersos por el país por distintas 
razones, todos tienen algo en común, algo que los hace 
elegibles para recibir un boleto gratis: son jóvenes que 
se han ido de casa y quieren regresar. 

Desde hace años, Greyhound trabaja en conjunto con La 
Línea Nacional de Ayuda para Jóvenes que Huyen de 
Casa, ofreciendo pasajes gratuitos a pródigos que desean 
volver a casa. He leído que, en los últimos 20 
años, 18,000 jóvenes que huyeron de sus hogares han 
regresado a casa en un autobús de Greyhound.i 

En el capítulo 15 del evangelio de Lucas, Jesús cuenta 
una historia —una parábola— sobre alguien que se fue 
de casa. 

Lo conocimos en nuestro estudio anterior: un joven que 
decidió que prefería irse con el dinero que pudiera reunir 
antes que quedarse en casa esperando la muerte de su 
padre para recibir su herencia completa. 

Así que, literalmente, convierte en efectivo su parte de 
la herencia, muy probablemente a un precio muy 
reducido. Es una venta apresurada; no le importa. Está 
cansado de soñar con la vida lejos de casa. Quiere una 
vida sin reglas, sin restricciones, sin horarios, sin 

rendirle cuentas a nadie. “Solo dame el dinero… y me 
voy”. Y con eso, se marcha del pueblo. 

Todo ocurrió tan rápido que su familia y la comunidad 
habrían quedado atónitas, y luego indignadas. Pasarían 
meses para que todos dejaran de hablar del tema. 

El hijo perdido toca fondo 
Si hubiera vivido en nuestra época, la canción favorita 
del pródigo en esa carretera hacia su “libertad” habría 
sido “A mi manera”, porque ciertamente vivió así. 

Pero mire adónde lo llevó cantar “a mi manera”: 
terminó en un chiquero. Y recuerde que el problema no 
solo era el olor y la suciedad. Para un judío, que 
consideraba el cerdo como un animal impuro, no había 
situación más baja, más humillante ni más impura que 
esta. Y, aun así, sigue siendo tan desafiante en su 
rebelión que, en lugar de apelar a la ayuda comunitaria 
judía —que sí existía en el primer siglo—, en lugar de 
pedir un “boleto gratis” de regreso a casa, le pide y le 
ruega a un gentil adinerado que le de trabajo. Y no a 
cualquier gentil, sino a uno que cría cerdos. Un granjero 
que, evidentemente, ni siquiera le paga lo suficiente para 
alimentarse, llevándolo a mendigar. 

A esto se suma un problema más: una hambruna se 
extiende por aquella región. Francamente, todos tienen 
hambre y nadie tiene nada para compartir. Y se nos dice 
al final del versículo 16, donde concluimos nuestro 
estudio anterior: “y nadie le daba nada”. 

Ahora todos lo han abandonado, irónicamente, tal como 
él había abandonado a todos antes. 

Jesús está pintando el retrato definitivo de la 
contaminación, la degradación, la depravación y la 
desesperanza. 



 
 
 

  
 
 

2 

Pero no lo pases por alto: Jesús no solo está describiendo 
a este joven que se fue de casa; está describiendo el 
camino de los pecadores. Está describiendo el corazón 
de un pródigo. Es el resultado inevitable de una vida que 
decide vivir lejos del Padre, confiando en su propia 
autonomía. 

El apóstol Pablo escribió que el mundo incrédulo vive 
alejado de Dios el Padre, con el entendimiento 
entenebrecido y sin esperanza (Efesios 4:18). 

Puede parecer que están de fiesta, pasándola de lo mejor; 
pero no te dejes engañar. La música y la euforia solo 
intentan ahogar los sentimientos de culpa y vacío. 

Ahora bien, esta parábola no nos dice cuánto tiempo 
duró la fiesta del pródigo. Pero, lo que Jesús sí nos deja 
claro es que, por decirlo así, la música finalmente se 
detiene. Los amigos del pródigo han desaparecido… y 
ahora él se está muriendo de hambre.ii 

Esto es lo que hace el pecado: 

• promete, pero no cumple; 

• promete satisfacción, pero solo aumenta el 
apetito; 

• promete felicidad, pero solo incrementa el 
hambre. 

Ahora bien, mientras el pródigo está prácticamente 
destrozando su vida, ¿qué ha estado haciendo su padre 
todo este tiempo? 

Evidentemente, según las pistas que nos da el relato: 

• Ha seguido con su vida; 

• Continúa trabajando la tierra y criando ganado; 

• Todavía tiene un becerro engordado, lo cual es 
señal de una riqueza considerable; 

• Sigue trabajando junto a su hijo mayor; 

• Ha decidido no salir a buscar a su hijo pródigo, 
aunque todo indica que sabe lo que su hijo está 
haciendo y, muy probablemente, dónde está 
viviendo; 

• Pero, aunque no lo ha ido a buscar, no lo ha 
desheredado; puedes estar seguro de que no ha 
dejado de orar por él; no se ha olvidado de él; 

• Y, al mismo tiempo, puedes estar seguro de que 
no ha superado el dolor que le causó la cruel 

exigencia de su hijo, una exigencia que envió un 
mensaje clarísimo: “ojalá estuvieras muerto”. 

Un autor cuenta la historia de un amigo suyo que 
pastorea una congregación en Medio Oriente, compuesta 
principalmente por judíos convertidos. Un día, un 
hombre mayor —médico, respetado tanto en la iglesia 
como en la comunidad— fue a ver al pastor y, con 
profunda angustia, le dijo: “Mi hijo quiere que yo 
muera”. 

Cuando el pastor le preguntó qué había pasado, el 
hombre le explicó que su hijo quería su herencia ahora; 
estaba cansado de esperar a que su padre muriera. Tres 
meses después, este padre —un médico en buen estado 
de salud— falleció. Su esposa dijo: “Mi esposo murió, 
en realidad, la noche en que nuestro hijo exigió su 
herencia”.iii 

Eso es exactamente lo que el pródigo había hecho. Fue 
vergonzoso. Fue insensible. Fue egoísta. Fue cruel y 
desafiante. 

Este padre tiene todas las razones para desheredar a su 
hijo, realizar aquel servicio ceremonial judío de entierro 
—practicado en esa época para alguien que había 
abandonado a su familia— y luego nunca volverían a 
pronunciar su nombre, ni en público ni en privado. 

Pero este padre, aun cuando lo han abandonado física, 
emocional y financieramente, evidentemente sigue 
atento a lo que le sucede y con la mirada puesta en el 
camino. 

El hijo perdido entra en razón 
Retomemos el relato donde lo dejamos; de hecho, 
comencemos la lectura desde el versículo 14: 

“Y cuando todo lo hubo malgastado, vino una gran 
hambre en aquella provincia, y comenzó a faltarle. 
Y fue y se arrimó a uno de los ciudadanos de 
aquella tierra, el cual le envió a su hacienda para 
que apacentase cerdos.  

Y deseaba llenar su vientre de las algarrobas que 
comían los cerdos, pero nadie le daba. Y volviendo 
en sí, dijo: ¡Cuántos jornaleros en casa de mi padre 
tienen abundancia de pan, y yo aquí perezco de 
hambre!” (Lucas 15:14–17) 

En otras palabras, tiene un destello de lucidez. Quizá en 
este punto por fin está sobrio. Se le acabaron las 
opciones. Está sucio y hambriento. 



 
 
 

  
 
 

3 

Mientras vuelve a echar más comida en el comedero de 
esos cerdos felices, “volvió en sí”, como dice la Reina 
Valera traducción —o, como dicen otras 
versiones, “entró en razón”—, es como si despertara de 
golpe y se dijera: “¿Qué estoy haciendo aquí? ¡Estos 
cerdos viven mejor que yo!” 

Chuck Swindoll escribió sobre este pasaje que el 
remordimiento por su rebelión no lo movió; el pesar por 
su pecado no estremeció su conciencia; la humillación 
de cuidar cerdos no despertó su herencia judía. Fue darse 
cuenta de que los cerdos disfrutaban de una vida mejor 
que la suya lo que provocó este momento de claridad.iv 

Entonces, ¿qué ocurre a continuación? Muchas veces 
pasamos por un pasaje rápidamente y llegamos —no a 
una herejía—, pero sí a una interpretación superficial. 
Déjame decirte lo que normalmente pensamos que 
sucede después porque no nos detenemos a estudiar el 
Texto. Este hijo pródigo termina en el chiquero, por así 
decirlo. Y allí entra en razón y se arrepiente 
maravillosamente. Se da cuenta de que ha pecado de 
muchas maneras y no puede esperar para volver a casa y 
reconciliarse con su amado padre. 

Así que corre de regreso… solo para encontrarse con su 
padre, que viene corriendo hacia él. Tienen un 
reencuentro maravilloso, y el hijo es restaurado. 

Ahora bien, la mayor parte de esa interpretación es 
correcta. Pero es incorrecta —y eso es lo que voy a 
señalar— cuando terminamos dándole el mismo grado 
de elogio tanto al pródigo como al padre. 

Nos impresiona el pródigo porque se “humilló” y 
decidió volver a casa. Pensamos en todo lo que aprendió; 
decimos que se necesita carácter para admitir que uno 
estuvo equivocado, incluso ofreciendo convertirse en 
siervo de su propio padre. Y al padre también lo 
elogiamos, por la manera tan llena de gracia en que 
responde al regreso de su hijo. 

Pero eso no es lo que Jesús está describiendo aquí. Para 
empezar, la palabra arrepentimiento no aparece en este 
momento de lucidez. Aunque el pródigo va a admitir que 
ha pecado contra su padre, no está pidiendo restauración 
ni reconciliación. 

El plan del hijo perdido 
Lo que está a punto de hacer es armar un plan en su 
mente. Se está muriendo de hambre, se da cuenta de que 
los cerdos tienen una mejor condición que él, y eso lo 

lleva a elaborar una estrategia… un discurso que quizá 
logre ablandar el corazón de su padre, lo suficiente como 
para conseguir un trabajo. 

Déjame decirte lo que realmente está pasando: en este 
punto, el hijo pródigo va a convertirse en un negociador. 
Va a negociar su regreso en sus propios términos y según 
sus propios planes. Míralo otra vez. Él se dice a sí mismo 
en el versículo 18: 

“Y diré: Padre, he pecado contra el cielo y contra 
ti.” (Lucas 15:18b) 

Sin duda, los fariseos habrían notado el lenguaje 
bastante genérico que utiliza, y no se habrían 
impresionado en lo más mínimo. Es probable que 
reconocieran que Jesús está citando a Faraón, quien usó 
la misma expresión después de la octava plaga, cuando 
le dijo a Moisés: “He pecado contra Jehová y contra ti” 
(Éxodo 10:16).v 

En ese caso, Faraón solo estaba diciendo lo que sabía 
que Moisés quería oír para que cesara la plaga de 
langostas y todo el desastre que había caído sobre 
Egipto. Y esta es la misma expresión que usa el pródigo. 
Está diciendo lo que sabe que su padre quiere escuchar. 

Mira otra vez lo que este joven se está diciendo mientras 
ensaya su discurso. Volvamos al versículo 17: 

“¡Cuántos jornaleros en casa de mi padre tienen 
abundancia de pan, y yo aquí perezco de hambre! 
Me levantaré e iré a mi padre, y le diré: Padre, he 
pecado contra el cielo y contra ti. Ya no soy digno 
de ser llamado tu hijo.” (Lucas 15:17b–19a, 
RVR1960) 

Ahora bien, dicho sea de paso, todo eso es simplemente 
una declaración de hechos. Él sí pecó, y ciertamente ha 
perdido legalmente su derecho a ser tratado como hijo. 

Pero fíjate bien: solo está admitiendo su pecado de 
manera muy general, y reconociendo que ha perdido su 
estatus. Y luego viene lo que realmente está insinuando: 
“Padre, ¿acaso debo morirme de hambre y quedarme sin 
ninguna esperanza para el futuro?” 

Un autor escribió que, en realidad, solo está tratando de 
despertar la compasión de su padre.vi 

Tal vez te ayude notar qué es lo que falta en su discurso. 
Como padre o madre quizá te resulte familiar algo que 
todos hemos hecho cuando nuestros hijos necesitaban 
pedirle perdón a su hermano o hermana. 



 
 
 

  
 
 

4 

Normalmente decían: “Perdón”. Y nosotros 
respondíamos: “¿Perdón por qué?” “Bueno… perdón 
por eso”. “¿Por qué cosa exactamente?” Y hacíamos que 
dijeran exactamente lo que hicieron mal, porque todos 
sabemos que el corazón pecador quiere esquivar la 
confesión genuina, admitiendo lo menos posible y 
generalizando lo más posible. 

En este discurso que el pródigo está ensayando allá, en 
el chiquero: 

• no piensa confesar ningún remordimiento por la 
vergüenza que le causó a su familia; 

• no va a mencionar el dolor que le provocó a su 
padre; 

• no va a reconocer lo egoísta e insensible de su 
exigencia, hecha mientras su padre aún vivía; 

• no va a expresar ningún pesar por haber 
malgastado todo su dinero en maldad e 
inmoralidad; 

• y, sobre todo —¿lo notaste? — ni siquiera está 
pidiendo perdón. 

Es tan genérico como decir: “Papá, hice algunas cosas 
malas; ahora ya no soy heredero… así que esto es lo que 
quiero que hagas por mí”. 

La petición del hijo perdido 
Y sabemos esto por la dirección que toma su petición; 
aquí es adonde apunta su negociación. Este es el 
verdadero deseo de su corazón, expresado en la última 
parte del versículo 19: 

“Hazme como a uno de tus jornaleros.” (Lucas 
15:19b) 

Tal vez pienses: “Espera, esto sí suena a verdadera 
humildad. Quiere convertirse en siervo y hacer cualquier 
trabajo humilde que su padre le asigne, con tal de poder 
comer”. 

Pero fíjate bien. Quizá quieras encerrar la palabra 
“jornalero” en tu Biblia. Aparece en el versículo 17 para 
referirse a los jornaleros de su padre, y vuelve a aparecer 
en el versículo 19, cuando planea pedirle a su padre que 
lo haga uno de ellos. 

Esta no es la palabra típica para siervo o esclavo, porque 
esos no eran contratados. Aquí se trata de trabajadores 
asalariados. La palabra se refiere a artesanos 

contratados, personas con habilidades específicas. 
Podrías anotar al margen de tu Biblia las palabras: 
“artesanos calificados”. 

Eran aldeanos expertos en su oficio, que trabajaban en la 
hacienda del padre y recibían un salario por su labor. El 
apóstol Pablo usa la misma forma de esta palabra cuando 
habla de que los ancianos que gobiernan bien sean 
considerados dignos de doble honor, es decir, de una 
remuneración adecuada por su fiel predicación (1 
Timoteo 5:17). 

Así que, si quitamos las frases bonitas y la manipulación, 
este joven básicamente está haciendo otra exigencia 
más: 

“Mira, ese granjero no me pagaba lo suficiente ni 
para comer, y yo valgo más que eso. Así que ponme 
en tu nómina”. 

De hecho, sus propias palabras en el versículo 19 revelan 
esa actitud. Observa cómo lo dice: 

“Hazme como a uno de tus jornaleros.” (Lucas 
15:19b) 

¡Ni siquiera está pidiendo! Está dando una instrucción: 
“haz esto por mí”. 

La expresión “hazme” puede entenderse 
como “formarme, conviérteme en esto”; en otras 
palabras: “haz de mí un artesano calificado”. 

Algunos historiadores creen que está pidiéndole a su 
padre que le pague por la formación o entrenamiento 
como artesano, para que él pueda adquirir un nuevo 
oficio. Quiere convertirse en un aprendiz para conseguir 
un buen empleo. 

Mira, su discurso de negociación no es tan distinto de su 
exigencia anterior en el versículo 12: “Padre, dame la 
parte de los bienes que me corresponde”. 

En este punto, él no está interesado en restaurar su 
relación con su padre; lo que intenta es negociar la 
influencia y el dinero de su padre para comenzar una 
nueva etapa profesional. 

Registros históricos nos muestran que los artesanos 
contratados no vivían en la hacienda donde trabajaban; 
no tenían una relación personal con el dueño de la 
propiedad y, por lo general, vivían en una aldea 
cercana.vii 

Kenneth Bailey, quien pasó su vida enseñando en Medio 
Oriente, dedicó décadas a estudiar la cultura que rodea 



 
 
 

  
 
 

5 

las Escrituras. De hecho, escribió un comentario 
completo sobre esta parábola. 

Bailey explica que, según la costumbre de aquella 
generación, el pródigo le estaba pidiendo a su padre que 
lo ayudara a establecerse económicamente, para que 
pudiera vivir en la aldea, separado de su padre y de su 
familia. Allí podría mantener su orgullo y recuperar su 
independencia; y como artesano asalariado, incluso 
podría pagar el dinero que había perdido. En otras 
palabras, había diseñado un plan para salvarse a sí 
mismo.viii 

Esto no era arrepentimiento ni reconciliación; era una 
resolución personal. Observa cómo se lo dice a sí mismo 
en el versículo 18: “Me levantaré, iré, diré a mi padre”. 
En otras palabras: voy a negociar un arreglo que se 
ajuste a mis necesidades, en mis propios términos. 

¿Ves lo que está pasando? El pródigo sigue pensando 
que todo gira en torno al dinero. Sigue pensando en 
términos de mérito y compensación.  

“Si solo puedo lograr volver a la civilización, recuperar 
un estilo de vida decente y conseguir un trabajo bien 
pagado, podré pagarle a papá. Quién sabe… quizá hasta 
logre ganarme su favor otra vez y terminar con la cabeza 
en alto. 

Eso no es salvación. Eso es religión. Esa es la vida de un 
fariseo.	La religión siempre ofrece escalones para subir, 
obras qué hacer. El evangelio comienza con una 
rendición total. Una confía en el esfuerzo humano; el 
otro se arrepiente y descansa únicamente en la gracia de 
Dios. 

Jesús está anunciando que el cielo no se regocija porque 
un pecador descubre la manera de pagarle a Dios, de 
recomponer su vida por sus propios medios. El cielo se 
regocija por cada pecador que se arrepiente. 

Pecadores que reconocen que nunca podrán arreglar su 
vida por sí mismos. Que no tienen nada que ofrecerle a 
Dios sino polvo, suciedad, inmundicia y corrupción. 
Pedazos rotos. 

Jesús no da esta parábola para destacar el 
arrepentimiento del pródigo; la da para destacar el 
perdón del Padre. El reflector no está sobre la culpa del 
pródigo; está sobre la gracia del Padre. 

Aquí Jesús no nos está llevando a decir: “¡Qué tipo!”, 
sino: “¡Qué Dios!”. 

Esto no ocurrirá sino hasta que emprenda el camino de 
regreso y sea testigo de la manera en que actúa su padre. 
Es entonces cuando acorta su discurso; nunca llega a 
pronunciar las palabras: “Dame un trabajo con 
salario”. Se detiene justo donde debe hacerlo. 

En ese momento se da cuenta de que, después de todo, 
no tiene nada que ofrecerle a su padre. Es entonces que 
mira lo que su padre tiene para ofrecerle a él. 

Eso, querido oyente, es la salvación. 

Así que aquí viene el hijo pródigo. Tal vez no va 
montado en un autobús con un boleto gratis; quizá va 
sobre una mula vieja y gris… si es que todavía puede 
pagar algo así. Lo más probable es que camine todo el 
trayecto de regreso, cubierto de polvo y suciedad. 

Vuelve a casa con un plan que no le robe toda su 
dignidad. Vuelve por comida. Vuelve buscando ayuda 
económica. 

Sin saberlo, camina hacia un Padre que nunca dejó de 
esperarlo. Un Padre que aún hoy sigue mirando el 
camino, dispuesto a ofrecer mucho más de lo que 
cualquier hijo podría pedir. 

Él está a punto de descubrir el tesoro ilimitado de la 
gracia, la misericordia, el amor y el perdón de su Padre. 

 

 
Copyright 2023 Stephen Davey 
Reservados todos los derechos. 

 
 

 
i Adaptado de PRNewswire.com, “Greyhound Providing Free Bus Tickets Home”, 20 de diciembre de 2022 
ii Adaptado de John MacArthur, A Tale of Two Sons, Thomas Nelson, 2008, p. 69. 
iii Kenneth E. Bailey, Poet & Peasant y Through Peasant Eyes, Eerdmans Publishing, 1983, p. 162 
iv Charles R. Swindoll, Insights on Luke, Zondervan, 2012, p. 384 



 

 6 

 
v David E. Garland, Exegetical Commentary on the New Testament: Luke, Zondervan, 2011, p. 627 
vi Ibid., p. 626 
vii Kenneth E. Bailey, The Cross & the Prodigal, IVP Books, 2005, p. 61 
viii Bailey, Poet and Peasant, p. 177. 


