
  1 

El padre que halla al perdido 
Perdidos y hallados, lección 5 

Lucas 15:20-24

Introducción 
La historia de Louie Zamperini estuvo llena de giros 
inesperados y decisiones que marcaron su vida. Sirvió 
en la fuerza aérea durante la Segunda Guerra Mundial; 
su avión se estrelló, cayó al océano y, junto con otros 
tres sobrevivientes, quedó a la deriva por casi dos meses, 
hasta que finalmente fueron capturados por soldados 
enemigos. Pasó el resto de la guerra como prisionero, 
soportando condiciones extremas hasta que el conflicto 
llegó a su fin. 

Mucho antes de todo eso, cuando aún era joven, vivía en 
el sur de California con sus padres, inmigrantes italianos. 
Desde temprano se ganó una reputación por pelearse con 
otros y robar. Desde luego, no mostraba el menor interés 
por la fe de sus padres ni por la religión que ellos 
practicaban. 

Un día, lleno de enojo, discutió con ellos y decidió que 
ya era hora de irse de casa. Sus padres le rogaron que se 
quedara, pero él se negó. Aun así, su madre le preparó 
un sánguche, y su padre le dio dos dólares —una suma 
que, en aquellos días, representaba un sacrificio 
considerable. 

Louie y un amigo se subieron clandestinamente a un tren 
y se dirigieron hacia el norte. Pero huir de casa no resultó 
ser la aventura que él había imaginado. Apenas lograron 
escapar del calor sofocante de un vagón de carga que se 
cerró y quedó bloqueado con ellos dentro. En otro tramo 
del viaje, los descubrieron en un vagón y, apuntándoles 
con armas, los obligaron a saltar del tren mientras aún 
estaba en movimiento. 

Después de varios días, terminaron sentados en un patio 
ferroviario: golpeados, quemados por el sol, exhaustos, 

sucios, compartiendo lo único que tenían para comer… 
una lata de frijoles robados. 

Fue entonces cuando Zamperini escribió que “recordó el 
dinero en la mano de su padre, el dolor y el temor en los 
ojos de su madre… y se levantó para regresar a casa”. 

Años más tarde, asistió a un evento evangelístico en Los 
Ángeles y entregó su vida a Cristo. No hace mucho, la 
Asociación Billy Graham produjo un documental sobre 
su vida y testimonio, y lo tituló: Capturado por la 
gracia.i 

Y ese es, precisamente, el título perfecto para el drama 
que hemos estado observando aquí en Lucas capítulo 15. 
Lucas es el único evangelista que incluye lo que 
tradicionalmente se conoce como la parábola del hijo 
pródigo. William Barclay la llamó “el mejor relato breve 
jamás escrito”.ii 

Ahora, para poder apreciar lo que el padre está a punto 
de hacer —y por qué lo hace— necesitamos volver a 
entrar en este “documental”. Si te estás sumando recién 
a nuestro estudio de Lucas 15, este repaso te será de 
ayuda. 

Jesús está enseñando a los líderes religiosos el valor de 
la vida de un pecador y su destino eterno. También les 
está mostrando algo que jamás habrían imaginado: que 
en el cielo estalla en una celebración cada vez que un 
pecador es rescatado. 

Tal como una oveja perdida o una moneda extraviada 
que se encuentra, Jesús dice aquí, en el versículo 10: 

“Os digo que hay gozo delante de los ángeles de 
Dios por un pecador que se arrepiente.” (Lucas 
15:10) 



 
 
 

  
 
 

2 

Y ahora el Señor presenta una de las parábolas más 
largas y conmovedoras de todas: la historia de un 
hombre que tenía dos hijos. Y, en realidad, ambos eran 
pródigos. Uno está a punto de huir de casa; el otro, 
aunque permanece en casa, también está perdido. 

Pero el hijo menor, ya adulto, ha llegado a su límite. Está 
cansado de esperar la muerte de su padre para recibir la 
herencia. Está harto de las reglas, de las 
responsabilidades de la vida en la granja; y, sobre todo, 
está cansado de la fe de su padre judío. No quiere saber 
nada del Dios de Israel.iii 

Va a huir de todo. La verdad es que ha sido pródigo 
mucho antes de convertirse en fugitivo. Lleva tiempo 
planeándolo. 

Y ahora, para vergüenza de su padre y de toda la 
comunidad, cobra su herencia por adelantado, llena su 
cinturón de dinero y sale del pueblo. 

Elige una región gentil, un lugar donde no tiene que 
preocuparse de que alguien lo reconozca, ni de 
encontrarse con algún líder de la sinagoga que conozca 
a su padre. Jesús no menciona el lugar exacto; 
simplemente lo llama “una provincia lejana”. Y esa 
“provincia lejana” bien podría sugerir que también 
estaba lejos de Dios. 

Donde sea que haya terminado, no perdió el tiempo y 
empezó a celebrar. Se la pasaba de fiesta. No se guardó 
nada. El Señor describe su estilo de vida, en el versículo 
13, como una vida desenfrenada —una expresión que 
incluye borracheras e inmoralidad. 

Esta era la vida que había estado esperando. Pensó que 
había encontrado libertad, pero la verdad es que todos 
sus nuevos amigos ya estaban esclavizados. 

Entonces Jesús añade un giro dramático al relato: una 
gran hambre azota aquella región. Todos pasan 
necesidad… y cuando se le acaba el dinero, todos sus 
amigos desaparecen. 

Llegado a este punto, es demasiado orgulloso como para 
pedir ayuda a la comunidad judía, que tenía sistemas de 
apoyo para israelitas atrapados en situaciones críticas. 

Pero él no se iba a dar por vencido. No ahora. No él. No 
está dispuesto a pedir ayuda. Su orgullo sigue intacto. Él 
cree que puede manejar esto solo. 

Obviamente, necesita trabajo. Pero debido a la 
hambruna, nadie quiere contratarlo. Finalmente, un 
criador de cerdos acepta darle empleo… aunque al 

granjero le interesa mucho más alimentar a los cerdos 
que alimentar a este fugitivo. 

Y así llega al punto crítico. El pródigo está sin hogar, 
sucio, agotado y desesperado. Lo que él cree que 
necesita es más dinero de su padre. Entonces, allí mismo, 
en el chiquero, empieza a trazar un plan. Decide que va 
a “tragarse el orgullo” y pedir disculpas. No 
completamente. No de manera sincera. Pero lo suficiente 
como para ablandar el corazón de su padre y conseguir 
algo más de respaldo económico. 

Escucha ahora el discurso que planea darle a su padre, 
aquí en los versículos 18 y 19: 

“Me levantaré e iré a mi padre, y le diré: 
Padre, he pecado contra el cielo y contra ti. 
Ya no soy digno de ser llamado tu hijo; 
hazme como a uno de tus jornaleros.” (Lucas 
15:18–19) 

La frase “he pecado contra el cielo y contra ti” es lo más 
genérico y vago que alguien puede decir al momento de 
pedir perdón. En la traducción griega del Antiguo 
Testamento, el faraón le dice prácticamente lo mismo a 
Moisés: “He pecado contra Dios y contra ti”. 
Y lo único que eso significaba era: “Lo siento por lo que 
hice… ahora, por favor, sácame de las consecuencias.” 

La expresión “ya no soy digno de ser llamado tu hijo” es 
cierta, y en este caso el hijo simplemente está 
reconociendo un hecho legal: ya no tiene derechos como 
heredero. Está fuera de la familia, y lo sabe. De hecho, 
él fue quien rompió primero la relación. 

Tal vez notes algo importante aquí: en ningún momento 
planea pedir perdón. Y lo sabemos por la última frase del 
versículo 19, donde finalmente llega al punto que 
realmente le interesa: 

“Hazme como a uno de tus jornaleros.” 

La expresión “hazme” también puede traducirse 
como “conviérteme”. Y fíjate bien: no está pidiendo… 
está exigiendo. 

Y subraya esa palabra: jornalero. No es el término 
habitual para un siervo doméstico ni para un esclavo. Se 
trata de un trabajador calificado, un artesano. 

Estos hombres vivían de manera independiente en el 
pueblo. Tenían un oficio, trabajaban por contrato y 
venían a la propiedad del padre a cambio de un salario.iv 



 
 
 

  
 
 

3 

Así que, en otras palabras, el hijo está diciendo: hazme 
uno de ellos. No está pidiendo restauración; está 
buscando financiamiento. Entrenamiento en algún oficio 
y una nueva vía para una vida independiente. Con ese 
plan en mente, el pródigo emprende el camino de regreso 
a casa. 

Ahora, déjame decirte algo: los fariseos y los líderes 
religiosos que escuchan a Jesús saben perfectamente lo 
que va a pasar… o al menos, lo que debería pasar, según 
ellos. Pero lo que ocurre a continuación es impactante. 
Tres escenas sorprendentes comienzan a desarrollarse. 
La primera escena destaca la gracia del padre. 

La gracia del padre 
Leamos el versículo 20: 

“Y levantándose, vino a su padre. Y cuando aún 
estaba lejos, lo vio su padre, y fue movido a 
misericordia, y corrió, y se echó sobre su cuello, y 
le besó.” (Lucas 15:20) 

El hecho de que todavía estuviera “lejos” indica que esto 
ocurrió a plena luz del día. El centro del pueblo estaba 
lleno de gente. Los mercados estaban activos. Y al 
acercarse, seguramente lo reconocieron… sucio y 
desaliñado.v 

El padre lo ve, lo que sugiere que alguien pudo haberle 
avisado… o que llevaba mucho tiempo observando ese 
camino. De hecho, más adelante el hermano mayor dirá 
que el hijo había gastado su dinero con prostitutas. Eso 
implica que sabían lo que había estado haciendo y sabían 
dónde había vivido. 

Cada vez que el padre salía de la casa, miraba ese largo 
camino. 

Jesús dice que el padre lo ve y se conmueve 
profundamente. La palabra “compasión” se refiere 
literalmente a las entrañas, al estómago, intestino y 
víceras. Podría traducirlo como “fue movido en sus 
entrañas”. 

Hasta el día de hoy usamos expresiones parecidas: 
decimos que algo nos deja con un nudo en el estómago, 
o que tenemos una reacción viceral. Incluso se habla de 
un amor entrañable. Es decir, hay una emoción muy 
profunda. 

En aquella cultura se les atribuía a las entrañas lo que 
nosotros solemos atribuir al corazón como la angustia, el 

miedo, la compasión y el amor. Era el asiento de las 
emociones.vi   

El punto es que el padre es conmovido en lo más 
profundo de su ser; lo siente en las entrañas. Y cuando 
alcanza a su hijo, lo besa una y otra vez y lo abraza con 
fuerza. 

Le demuestra un afecto inmenso y cuánto lo había 
extrañado. Y, por cierto, el padre podría haberlo 
ignorado por completo o tratarlo con frialdad y distancia. 
Pero esa no es la reacción de este padre. 

Ahora bien, para la audiencia que escucha esta historia, 
lo más sorprendente de todo lo que hace el padre es que 
corre. En aquella cultura —en esa parte del mundo 
oriental— los hombres mayores no corrían. 

Un erudito escribe que correr se consideraba indigno 
para la postura respetable de un anciano del Medio 
Oriente; correr sugería que no tenía control de su tiempo 
ni de sus recursos. En ese mundo, un hombre era 
conocido por su andar, el cual reflejaba su dignidad y su 
posición en la comunidad.vii 

Además de eso, correr obligaría al padre a levantarse las 
túnicas largas y dejar al descubierto sus piernas, algo 
impensablemente vergonzoso en esa cultura. Y, sin 
embargo, eso es exactamente lo que hace. 

No solo corre… va a toda velocidad. El mismo verbo se 
usa cuando el apóstol Pablo escribe: “orad… para que 
la palabra del Señor corra”. Y también se utiliza en 
Hebreos 12 para describir una carrera. 

Entonces surge la pregunta: ¿por qué corre? La 
audiencia de Jesús lo habría sabido de inmediato. 

Aunque el padre estaba ansioso de abrazar a su hijo, 
posiblemente él corre más que nada porque sabía que su 
hijo se enfrentaría a una turba de aldeanos que habían 
sentido la vergüenza de su traición. Después de desafiar 
a su padre, de avergonzar su herencia judía y de gastar 
su herencia entre gentiles —y aun con prostitutas 
gentiles— el pueblo podía fácilmente convertirse en una 
turba y apedrearlo hasta matarlo.viii 

El padre lo sabe… y corre para llegar a él primero para 
protegerlo. 

Así que, en el peor de los casos, el hijo podía morir. En 
el mejor, sería golpeado y expulsado públicamente 
mediante una ceremonia de vergüenza llamada la 
ceremonia del Kezazá, que marcaba la ruptura definitiva 
con la comunidad. 



 
 
 

  
 
 

4 

Los ancianos lo sentarían a las puertas de la ciudad, 
llenarían una vasija con frijoles quemados y la arrojarían 
delante de él. Al romperse la vasija, se declaraba 
públicamente que su relación con la comunidad estaba 
rota para siempre y que no recibiría nada de ellos. 

Este pródigo sabe perfectamente todo eso. Y también lo 
saben los líderes religiosos y todos los que están 
escuchando a Jesús. Esto es exactamente lo que ellos 
esperaban que ocurriera. Este hijo no merece menos que 
ser cortado de la comunidad; si no lo matan, entonces 
con toda seguridad será desterrado para siempre. 

Y el padre también lo sabe. Por eso corre… para llegar 
a él primero. 

Esta es la única vez en toda la Escritura en la que se 
describe a Dios apurado, ansioso por reconciliar. ¡Qué 
imagen tan poderosa de la encarnación! Aquí es donde 
la parábola se convierte en un retrato de Dios el Hijo 
saliendo de la casa del Padre y corriendo para buscar y 
salvar; para cargar con nuestra vergüenza y recibir 
nuestro castigo, para ser herido por nuestras rebeliones. 

Así que el padre alcanza primero a su hijo, con los 
siervos de la casa jadeando detrás de él. Y el hijo queda 
completamente atónito ante la reacción de su padre. 
Jamás habría imaginado que sería recibido, abrazado y 
besado. Él esperaba caer al suelo, en el polvo, y besar los 
pies de su padre. Esto no era lo que esperaba. Ni siquiera 
ha comenzado a pronunciar el discurso que había 
preparado y negociar sus propios términos. 

Después de todos los abrazos, los besos y las lágrimas 
—sin duda, una demostración abrumadora de compasión 
y gracia— se abre ahora la escena número dos. 

La primera escena resalta la gracia del padre. 
La escena dos ahora pone en evidencia la culpa del hijo. 

La culpa del hijo 
Versículo 21: 

“Y el hijo le dijo: Padre, he pecado contra el cielo 
y contra ti, y ya no soy digno de ser llamado tu 
hijo.” (Lucas 15:21) 

Ahora, ten en cuenta algo importante. Después de esta 
bienvenida tan cargada de emoción, el hijo podría 
haberse sentido con la confianza suficiente como para 
llevar adelante su plan y manipular el corazón de su 
padre. 

Quiero decir, todo parecía perfecto. Su negociación 
debería salir incluso mejor de lo que había imaginado. 
Su padre, sin duda, terminaría financiando su nueva 
etapa en el pueblo. Podría haber sentido que papá estaba 
en la palma de su mano, por así decirlo. 

Pero en lugar de eso —sin duda, impactado por la gracia 
y la compasión de su padre— algo cambia dentro de él. 
Su propio corazón es conmovido. Y entonces modifica 
el rumbo de su discurso. 

Comienza diciendo las mismas palabras que había 
planeado decir, pero ahora tienen un tono 
completamente distinto. Y lo sabemos porque él se 
detiene después de su confesión y nunca pasa a una 
negociación. 

“He pecado contra el cielo y contra ti; ya no soy 
digno de ser llamado tu hijo.” 

Punto final. 

No hay negociación. No hay exigencias. No hay 
condiciones. Solo una confesión humilde y verdadera. 

En ese momento, el hijo está dejando su destino 
enteramente en las manos de su padre.ix 

Y a partir de esta confesión genuina, el padre demuestra 
la reconciliación otorgándole a su hijo una serie de 
regalos cargados de significado. La escena número 3 
destaca los regalos del padre. 

Los regalos del padre 
Observa ahora el versículo 22: 

“Pero el padre dijo a sus siervos: Pronto, traigan 
el mejor vestido, y vestidle; y poned un anillo en su 
mano, y calzado en sus pies.” (Lucas 15:22) 

“El mejor vestido” literalmente significa, la primera 
túnica. La audiencia de Jesús habría entendido de 
inmediato que se trataba de la túnica del padre, la que se 
usaba en los días de fiesta y en las ocasiones más 
importantes. 

Y no pases esto por alto: era la túnica del padre. El 
pródigo ya no tenía ninguna túnica propia. No había 
nada colgado en el armario de su antigua habitación. Su 
clóset estaba vacío después de venderlo todo para huir 
de casa. 

Y fíjate en esto: el padre dice, “tráiganla rápidamente y 
póngansela”. ¿Por qué tanta prisa? Porque los aldeanos 



 
 
 

  
 
 

5 

vienen en camino. Los ancianos están por llegar, y traen 
consigo una vasija llena de frijoles quemados para llevar 
a cabo la ceremonia del Kezazá y expulsar a este hijo 
para siempre. 

Pero cuando lleguen y vean al hijo vestido con la túnica 
del padre, lo entenderán de inmediato: ha habido 
reconciliación. El hijo ahora está bajo la protección de 
su padre. Se presenta ante el pueblo cubierto, por decirlo 
así, con la reputación de su padre. 

Esto es la salvación. 

Sin duda, Jesús quiere que los líderes religiosos hagan la 
conexión entre esta parábola y las palabras del profeta 
Isaías, quien dijo: 

“En gran manera me gozaré en Jehová… porque 
me vistió con vestiduras de salvación, me rodeó de 
manto de justicia.” (Isaías 61:10) 

Pero el padre no ha terminado de dar regalos. Luego 
dice: “Pongan un anillo en su mano.” 

Este es el anillo que tenía el sello de la familia, el que 
llevaba el emblema familiar y se presionaba sobre cera 
para autenticar documentos oficiales. Al darle este 
anillo, el padre está otorgándole autoridad a su hijo para 
actuar en su nombre. 

Y de la misma manera, tú y yo, querido creyente, 
realizamos asuntos eternos en el nombre de Dios. 

Luego el padre añade otra orden: “Pongan sandalias en 
sus pies.” 

Los esclavos y los pobres andaban descalzos; los 
miembros de la familia no.x 

Este gesto es una señal clara de aceptación familiar. Este 
hijo vuelve a ser parte del hogar del padre. 

Así que los aldeanos llegan y ven lo que el padre ha 
hecho. Y quedan impactados ante la gracia del padre y 
los regalos que le ha otorgado a su hijo, ahora humilde y 
arrepentido. 

Y cuando llegan, queda claro que reciben una invitación. 
El padre dice aquí, en los versículos 23 y 24: 

“Y traed el becerro gordo y matadlo, y comamos y 
hagamos fiesta; porque este mi hijo muerto era, y 
ha revivido; se había perdido, y es hallado. Y 
comenzaron a regocijarse.” (Lucas 15:23–24) 

Ahora bien, si esta celebración hubiera sido solo para la 
familia inmediata, una oveja habría sido más que 
suficiente. Pero aquí se mata un becerro engordado. El 
término griego se refiere literalmente a un ternero 
alimentado con grano. Estamos hablando de más de 180 
kilos de carne de primera calidad.xi 

El padre no está organizando una reunión privada. Está 
lanzando una celebración para todo el pueblo. Está 
haciendo una declaración pública e inconfundible: ¡mi 
hijo ha regresado! 

Ahora dime… ¿Qué hizo este hijo para merecer todo 
esto? ¿Qué podría hacer para ganárselo? ¡Nada! Esto no 
se gana. Esto no se paga. Los regalos de la gracia de Dios 
no se compran. 

Como dice el conocido himno: 

Todo debo a Él; Cristo lo pagó. 
De las manchas del pecar, 

cual nieve me lavó. 

Aquí está el evangelio. 

Jesucristo dejó la casa de su Padre para darte una 
invitación a volver a casa. Salió a buscarte cuando 
estabas lejos. Vino a cargar con tu vergüenza. Fue herido 
por tus rebeliones. Pagó por completo el precio de tu 
regreso. 

Tú no pagas nada. Tú no negocias nada. Tú no aportas 
nada. Solo recibes. Y el cielo estalla en una celebración 
porque un pecador recibió la salvación por la gracia de 
Dios. El hijo perdido ha sido hallado.  

Y déjame decirte algo más: esa celebración nunca va a 
terminar. 

Nunca pierdas la capacidad de maravillarte ante esta 
salvación tan grande que te ha dado el Señor. Y si no la 
has experimentado aún, recuerda esto: el Padre sigue 
mirando el camino. Sigue esperando. Y sigue corriendo 
para recibir a todo aquel que decide volver a casa. 

 

 
Copyright 2023 Stephen Davey 
Reservados todos los derechos. 



 

 6 

 
 

 
i Wikipedia: Louie Zamperini; Laura Hillenbrand, Unbroken (Random House, 2010), p. 11 
 
ii William Barclay, The Gospel of Luke (Westminster Press, 1975), p. 204 
 
iii Adapted from John Philips, Exploring the Gospel of Luke (Kregel, 2005), p. 211 
 
iv Adapted from Kenneth E. Bailey, The Cross & the Prodigal (IVP Books, 2005), p. 61 
 
v John MacArthur, A Tale of Two Sons (Thomas Nelson, 2008), p. 112 
 
vi Ibid, p. 68 
 
vii David E. Garland, Exegetical Commentary on the New Testament: Luke (Zondervan, 2011), p. 628 
 
viii Kenneth E. Bailey, Poet & Peasant and Through Peasant Eyes (Eerdmans Publishing, 1983), p. 181 
 
ix Ibid 
 
x MacArthur, p. 71 
 
xi Bailey, p. 72; MacArthur, p. 138 
 


